
 

 

Politics. Rivista di Studi Politici  
www.rivistapolitics.eu 
n. 20 (4), 2/2023, 1-28 

Creative Commons BY-NC 
ISSN 2785-7719 

Guida editori s.r.l. 
 

 

«Una scuola di silenzio». Maschere della dissimulazione e forme della 
comunicazione politica in Paolo Sarpi 

Giovanni SCARPATO 
 

Abstract 

This article discusses the relationship between Sarpi and dissimulation. The Venetian friar 
criticizes the Jesuits because through aequivocatio they use language to deceive. At the 
same time, however, Sarpi believes that it is permissible to make use of dissimulation so as 
not to put oneself at risk, even to the confessor. From a religious point of view he is also 
convinced that not all opinions and doubts should be disclosed. Sarpi, as advisor to the 
Venetian senate during the Interdict advised a strategy based on dissimulation, as in many 
cases it was necessary to keep political news secret. A few years later, however, he 
declared that the State should react to the publication of libels that challenged the 
obedient relationship of subjects to the state. Sarpi, therefore is both a theorist of 
dissimulation and one of the first protagonists in the formation of a sphere of public 
opinion based on the circulation of news. 

 

Keywords 

Dissimulation - Sarpi - Jesuit - Venice - Public Opinion 

 

La maschera e il camaleonte 

I giorni che precedettero la morte di Paolo Sarpi, avvenuta il 15 gennaio 1623, 
destarono profondo interesse a Venezia. Al suo capezzale accorsero molte 
personalità della cultura e della politica veneziane tutte interessate a cogliere 
qualsiasi segno o espressione significativa fosse occorsa nelle ultime ore di quel 
frate, da molti ritenuto per la sua dottrina “miracolo del suo secolo”, ma ridotto 
ormai da lunghi travagli in condizione quasi esangue. Sarpi era entrato 
giovanissimo nell’ordine dei Servi di Maria ed aveva condotto una giovinezza 
appartata, dedicandosi all’approfondimento dei suoi interessi di studio che 

http://www.rivistapolitics.eu/


2 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 20, 2/2023 

 

spaziavano dalla filosofia alla storia ecclesiastica, dal diritto alla medicina. La 
sua figura aveva assunto notorietà europea solo all’età di cinquantaquattro 
anni, in occasione della grave crisi dell’Interdetto che oppose Venezia al papato. 
Nel 1606, infatti, il pontefice Paolo V, in polemica con alcuni provvedimenti del 
Senato in materia di immunità ecclesiastiche e limitazione all’acquisto di nuove 
proprietà da parte della Chiesa aveva scagliato l’Interdetto nei confronti della 
Serenissima1. Il Senato veneziano aveva allora incaricato il servita di difendere 
le ragioni del potere secolare. Era una decisione anomala poiché 
tradizionalmente i vertici della Repubblica erano estremamente restii 
nell’avvalersi della collaborazione di un uomo di Chiesa, specie in un frangente 
in cui era messa in discussione la natura dei rapporti di obbedienza tra il clero e 
il papato. Gli scritti che Sarpi approntò durante quella crisi furono considerati a 
lungo un monumento al diritto ecclesiastico veneziano e un modello 
impareggiabile nel campo dell’argomentazione storico-giuridica. Guadagnarono 
però al loro autore l’odio fanatico dei cattolici intransigenti, in particolare della 
Curia romana, da cui provennero i due gravi attentati contro la sua persona, ai 
quali il servita sopravvisse in maniera fortunosa. Anche quando l’anno 
successivo la crisi con Roma si chiuse con un “accomodamento” tra le parti Sarpi 
continuò a collaborare con le istituzioni veneziane. Per ragioni allo stesso tempo 
religiose e politiche Sarpi tenne una vasta corrispondenza con gli esponenti più 
rappresentativi del mondo riformato. Questi ultimi però non riuscirono mai ad 
appurare se il servita si fosse convertito alla riforma poiché – nonostante alcune 
dichiarazioni di soddisfazione per «l’avanzamento dell’Evangelio» in Europa – il 
frate non volle mai impegnarsi in una pubblica dichiarazione di fede. Altrettanta 
ambiguità circondava l’Istoria del Concilio tridentino, pubblicata nel 1619 con il 
nome fittizio di Pietro Soave Polano. Sarpi volle pubblicarla fuori dall’Italia, 
facendo pervenire i capitoli dell’opera in forma manoscritta a Marco Antonio de 
Dominis, l’ex arcivescovo di Spalato che durante l’Interdetto era passato a 
Londra sotto la protezione di Giacomo I2. Nonostante fosse stato più volte 
sollecitato a confessare la paternità dell’opera il servita si nascose sempre 
dietro al silenzio o a risposte elusive. Anche per queste ragioni Sarpi continuerà 
ad essere per i suoi contemporanei una sorta di enigma vivente. Non molto 
diversa si presenta la condizione degli storici odierni che faticano – nonostante 
l’ampiezza dei materiali a loro disposizione – a comporre un ritratto coerente e 
unitario della sua personalità. Del resto, durante la sua lunga vita il servita non 

 
1 Tra la vasta letteratura sull’argomento mi limito a richiamare Bouwsma 1968; Benzoni 1973, 50-78; 
De Vivo 2012. 
2 Yates 1944; Vivanti 1974, 84-102. 



Giovanni Scarpato 
“Una scuola di silenzio” 

3 

 

cedette mai alle insistenze di coloro che volevano effigiarlo in ritratto. L’unica 
immagine del padre Paolo che abbiamo a disposizione venne di fatto estorta da 
un emissario degli Stuart3. Essa mostra il volto ossuto, quasi scheletrico del 
servita, con i segni della cicatrice nel punto in cui si era conficcato il pugnale del 
suo attentatore. Quel pugnale in cui egli riconobbe, inequivocabile – come ebbe 
a dire ai medici che lo assistevano - lo «stilo romanae curiae»4.  

Anche per queste ragioni la morte di Sarpi, è stato scritto, assumeva il valore di 
una scena barocca, dove ogni gesto o espressione poteva caricarsi di significati 
reconditi5. Era una condizione bene espressa dal padre Micanzio, principale 
collaboratore di Sarpi, il quale nella biografia a lui dedicata riserva pagine 
significative alla descrizione della sua morte, poiché, scriveva, «‘l nodo della 
morte è sincero argomento della vita e leva tutte le maschere»6. Molti 
attendevano un momento di verità in un’esistenza segnata dal silenzio, dalla 
riflessione e dalla prudenza. Tutti confidavano sul fatto che Sarpi, negli ultimi 
istanti della sua vita, smettesse la maschera che si era imposto. Un episodio 
analogo era avvenuto quasi un secolo prima, il 18 maggio 1525, in occasione 
della morte di Pietro Pomponazzi. Il filosofo padovano, noto per le sue teorie 
controverse circa la mortalità dell’anima era stato incalzato, nelle ultime ore 

 
3 «Un particolar anco non si può tacere in tal proposito, cioè la ferma risoluzione di non lasciar cosa 
o di sua mano o d’altri, che lo facesse nominare, come di lasciarsi mai ritrarre dal naturale, con tutto 
che da re e da prencipi grandi ne sia stato ricercato. E se bene vanno attorno suoi ritratti dal 
naturale, tutti sono copie d’uno, che si dice esser nella galeria d’un gran re, che gli fu tolto contra 
sua voglia e con bel stratagema», (Micanzio 1974, 1373). 
4 Sarpi sarebbe stato avvertito circa la possibilità di un attentato contro la sua persona da Gaspare 
Scioppio durante una sua visita a Venezia nel corso della quale gli saranno sequestrati alcuni 
manoscritti di Campanella in favore della monarchia spagnola (presumibilmente gli Antiveneti che 
Sarpi in quella circostanza ebbe modo di leggere). Sarpi ignorò quell’avvertimento poiché «esser 
cosa [un attentato] machinata contra imperatori, esseguita contra re e prencipi grandi, non contra 
privati di sì bassa fortuna come egli era» (Micanzio 1974, 1347). Nella stessa fonte così è narrato 
l’attentato: «Sei mesi dopo l’accomodamento successe un accidente che diede molto da dire al 
mondo e comprobò che ‘l Scioppio non aveva parlato in aria, e che gl’iterati avvisi al padre di 
guardarsi non erano superflui. Imperoché la sera delli 5 ottobre, circa le 23 ore, ritornando il padre 
al suo convento di San Marco a Santa Fosca, nel calare la parte del ponte verso le fondamenta, fu 
assaltato da cinque assassini, parte facendo scorta e parte l’essecuzione, e restò l’innocente padre 
ferito di tre stilettate, due nel collo et una nella faccia, ch’entrava all’orecchia destra et usciva per 
apunto a quella valicella ch’è tra il naso e la destra guancia, non avendo potuto l’assassino cavar 
fuori lo stillo per aver passato l’osso, il quale restò piantato e molto storto» (Micanzio 1974, 1348). 
Viene esaltata la pazienza con cui affronta le settimane di convalescenza: «Come una volta mosse a 
riso tutti i medici e chirurghi, che non erano meno di dodici, perché nel medicarlo, dicendo 
l’Acquapendente non aver medicata ancora la più stravagante ferita, prontamente il padre disse: «E 
pure il mondo vuole che sia data stilo Romanae Curiae» (Micanzio 1974, 1354). 
5 Guaragnella 2006. Si veda anche Cozzi 1958. 
6 Micanzio 1974, 1404. 



4 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 20, 2/2023 

 

della sua vita, a pronunciarsi sull’esistenza di una vita ultraterrena7. In entrambi 
i casi vi era, in questa attesa, qualcosa di profondamente in sintonia con la 
visione controriformistica della morte che per gli uomini del tempo costituiva 
una esperienza di verità, in cui si potevano cogliere interventi divini volti a 
confermare la probità del morente o, al contrario, a manifestare nei suoi 
confronti l’annuncio della imminente punizione divina. Non a caso, la 
letteratura religiosa del tempo era ricca di testimonianze, spesso esorbitanti, 
sulla cattiva morte che era toccata agli eretici e ai riformatori protestanti. Ma le 
opere di Sarpi mostravano la sua lontananza da questo tipo di mentalità. 
Nell’Istoria del Concilio tridentino, ad esempio, si era soffermato sulla morte di 
Lutero, avvenuta il 18 febbraio 1546, il cui annuncio era stato salutato con 
giubilo da coloro che presero parte alle prime sessioni del Concilio, anche per 
via di «molte circostanze portentose e favolose [...] le quali s’ascrivevano a 
miracolo e vendetta divina»8. Sarpi destituiva di fondamento lo stupore di 
questi uomini zelanti. A suo parere, le sofferenze fisiche che precedettero la 
morte di Lutero dovevano essere considerate alla stregua di fatti ordinari per un 
uomo che aveva ormai raggiunto i sessantatré anni d’età. Altrettanto infondata 
era l’idea che la morte del riformatore potesse arrestare la diffusione della 
riforma. Lutero, sosteneva Sarpi, era stato solo l’artefice di circostanze storiche 
che avrebbero avuto un loro svolgimento anche se non fosse stato il caparbio 
monaco agostiniano a intraprenderle: «Martino fu solo uno de’ mezi e che le 
cause furono altre più potenti e recondite»9. 

Sulla scena della morte di Sarpi si appuntò anche l’attenzione delle autorità 
veneziane che chiesero ai presenti una sorta di relazione giurata sui fatti a cui 
avevano assistito. Si trattava di una precauzione volta ad evitare l’inevitabile 
susseguirsi di voci orchestrate ad arte dal partito filo-romano. Tra queste 
testimonianze spicca quella del già richiamato Micanzio, il quale dichiarò che 
Sarpi, prima di spirare, aveva ricevuto i sacramenti. Ma avvertì – forse per 
tutelare sé stesso – di aver scritto quella relazione in uno stato di profonda 
confusione dovuta al forte legame che lo univa al confratello morente. Questa 
circostanza spiegherebbe la difformità della sua dichiarazione rispetto a quella 

 
7 Il filosofo morente, sospetto per la sua idea della mortalità dell’anima, esclama: «Abeo loetus 
abeo». Et questi da cui sono informato di queste cose, gli rispose: «Quo ergo vultis abire domine?». 
Et egli: «Quo mortales omnes». Onde costui un’altra fiata gli disse: «Et quo erunt mortales?». Gli 
rispose: «Quo ego et alii». Et in questo lo incominciarono a confortare et di novo a porgerli al cibo. 
Ma lo stoico indignato cominciò a gridare. «Sinite, volo abire», Lettera datata 20 maggio 1525 in M. 
Sanuto, Diarii, vol. XXXVIII Col. 388, cit. in Pine 1986, 51. 
8 Sarpi 1974, 254. 
9 Sarpi 1974, 255. 



Giovanni Scarpato 
“Una scuola di silenzio” 

5 

 

di altri, i quali sostennero che Sarpi aveva ricevuto l’eucaristia ma aveva 
rifiutato la confessione. 

 

La confessione come arcano politico 

Ma qual era il giudizio di Sarpi sulla pratica della confessione? La valorizzazione 
di questo sacramento e la sua rigorosa codificazione teorica e giuridica 
costituiscono uno dei momenti centrali della poderosa opera di disciplinamento 
sociale intrapresa dalla chiesa della Controriforma10. Molti però già in quella 
fase contestarono il carattere pervasivo della confessione e cominciarono ad 
affinare alcune tecniche tipiche dei teorici della dissimulazione. In particolare, 
divenne ricorrente l’idea della liceità di una strategia dell’ambiguità e della 
reticenza nei confronti del confessore, così come avveniva nei riguardi dei 
tribunali secolari che imponevano la loro autorità con metodi spesso arbitrari. 
Come ha scritto Remo Bodei, la dissimulazione costituisce l’unica risposta 
possibile ai problemi posti dall’età della storia europea che corre tra la Riforma 
protestante e la pace di Westfalia. In questa fase il potere affina nuovi 
dispositivi di coercizione e di controllo orientati, non solo ad ottenere 
l’obbedienza esteriore, ma a “colonizzare le coscienze”. In particolare, la nascita 
dei tribunali di coscienza spinge «molti a cercare rifugio nell’interiorità [...] 
inducendo i dissenzienti alla dissimulazione [...] e i libertini a separare l’ossequio 
esteriore alle leggi dall’effettiva condotta»11. 

Tornando a Sarpi, per la chiarificazione di questo problema risulta preziosa, 
ancora una volta, una pagina della sua biografia scritta da Micanzio. 
Apprendiamo che nel 1574 Sarpi fu chiamato a Milano presso il cardinale Carlo 
Borromeo, desideroso di impiegarlo nella riorganizzazione della sua diocesi. 
Quel soggiorno durò solo pochi mesi e tutti gli elementi a nostra disposizione 
cospirano nell’accreditare l’ipotesi che Sarpi non nutrisse una particolare 
ammirazione per il Borromeo, il quale – scrive Micanzio - lo avrebbe destinato 
ad ascoltare le confessioni «contro ogni sua inclinazione»12. Del resto, in un 
commento alla Relazione dello stato della religione dell’anglicano Sandys il 
servita non avrebbe esitato a definire la confessione come il «principale arcano 
del papato»13, strumento di controllo sulla massa dei fedeli, connotato di 

 
10 Si vedano le pagine recenti di Prosperi 2022. 
11 Bodei 2002, 254-255. 
12 Micanzio 1977, 1286. 
13 Nelle postille che Sarpi aggiunse in forma anonima a Sandys, Relazione dello stato della religione, 
in Sarpi 1969, 247-295. 



6 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 20, 2/2023 

 

valenze politiche e repressive. La confessione non solo consentiva la 
circolazione di informazioni dalla massa dei fedeli fino ai vertici della curia, 
come era accaduto durante l’Interdetto14, ma era anche usata dal papato per 
trasmettere massime politiche che non potevano essere divulgate 
pubblicamente. Ancora in un suo consulto del 1620 per il senato veneziano, il 
servita notava come i nemici della Repubblica (in particolare i gesuiti), 
escogitassero argomenti per indebolire la fiducia dei sudditi verso l’autorità, 
usando non solo scritture diffamatorie ma anche facendo circolare false notizie 
all’ombra del confessionale15. 

Sarpi era convinto della natura politica della pratica confessionale e fu partecipe 
del dibattito tipico di quella stagione circa la natura delle dichiarazioni che 
erano rese al confessore. Questa ipotesi è avvalorata da un passo di Micanzio. 
Nel 1585, durante il suo primo anno passato a Roma, Sarpi strinse amicizia con il 
teologo gesuita Martín de Azpilcueta, noto come il dottor Navarro, celebre tra 
l’altro per aver difeso l’arcivescovo Carranza in un importante processo per 
eresia16. L’ammirazione che Sarpi riserva al Navarro è significativa ai fini del 
nostro discorso perché il teologo spagnolo fu tra i primi a istruire un nesso tra 
confessione e dissimulazione, affermando la liceità dell’uso della riserva 
mentale da parte dei penitenti17. Secondo il Navarro la confessione veniva resa 
a Dio, non al sacerdote, per questa ragione il fedele per custodire un segreto, o 
difendere sé stesso, poteva essere reticente e fornire dichiarazioni incomplete 
se non ambigue18. 

 
14 Sarpi a Groslot de l’Isle, 9 dicembre 1608, in Sarpi 1931, vol. 1, 51. 
15 «e quello che più è da stimare, eccitano anco li predicatori e confessori a fare de’ sinistri uffici 
nelle confessioni et in altri colloqui religiosi, li quali di quanta efficacia siano, non abbiamo bisogno 
impararlo dalle istorie. L’età nostra ha visto una lega formata in Francia col mezzo de confessori, che 
ha potuto levar lo stato e la vita ad un potentissimo re, le reliquie di quella non sono ancora tutte 
ben estinte», Del confutare scritture malediche, (Sarpi 1969, 1170-1171). 
16 Micanzio 1974. 
17 Sul rapporto tra dissimulazione e confessione, con particolare riferimento al Navarro, Zagorin 
1992, 153-185 e Prosperi 2009. 
18 Scrive Prosperi 2009: «Fu invece il Navarro a difendere senza mezzi termini l’obbligo del segreto. Il 
suo Enchiridion Confessariorum fu diffusissimo fra i confessori. Non solo: il dottor Navarro negò che 
si potesse fulminare la scomunica per gli atti interiori, i movimenti del pensiero. Ma soprattutto fu 
autore di quella distinzione fra l’orecchio del confessore e l’orecchio di Dio che apriva la porta 
centrale della confessione all’arte della riserva mentale: si dice una cosa e si pensa l’opposto perché 
metà della frase non viene pronunziata. Non la intendono le orecchio del confessore, ma la intende 
Dio che è colui di cui il confessore è ministro delegato. La confessione si fa a Dio, dunque la frase 
vera è quella completa che il confessore non intende. La tesi fu sostenuta da Azpilcueta per una 
questione di causa matrimoniale ma la sua validità fu estesa sia alle risposte del penitente al 
confessore sia alle risposte del confessore al giudice». 



Giovanni Scarpato 
“Una scuola di silenzio” 

7 

 

 

Ingannare con le parole 

Sembrerebbe quindi che Sarpi approvasse il ricorso alla riserva mentale e alla 
aequivocatio nella maniera in cui la teorizzavano molti scrittori gesuiti nei loro 
trattati.  Sappiamo però che il frate veneziano fu tra i più tenaci oppositori degli 
ignaziani al punto da contribuire a fondare la leggenda nera della Compagnia di 
Gesù19. Secondo il servita i gesuiti adottavano una politica mondana orientata a 
rafforzare il potere del papa e della monarchia spagnola. A suo giudizio, la 
cooperazione di queste due forze stava stringendo l’Italia in una morsa di 
cattiva politica e di conformismo religioso. Si trattava di un dominio inedito 
anche perché condotto avvalendosi di massime politiche perlopiù occulte. 
Inoltre, Sarpi accusava i gesuiti di aver istigato alcuni dei più controversi 
accadimenti che avevano segnato l’apertura del secolo, in particolare la 
congiura delle polveri e l’assassinio di Enrico IV. In tutti questi episodi Sarpi era 
convinto che i gesuiti si fossero serviti della confessione per eccitare i 
sentimenti di alcuni fanatici al punto da spingerli ad azioni delittuose. Vi 
sarebbe stata quindi nella pratica dei gesuiti un dualismo tra la loro dottrina 
ufficiale e le loro pratiche segrete20.  Sarpi si fece critico instancabile dei criteri 
di condotta degli ignaziani, basati non solo sulla divaricazione tra la loro 
dottrina espressa e quella recondita, ma soprattutto sull’arte di praticare 
l’aequivocatio. Se la dottrina del regicidio era esecrabile ancora di più lo era 
quella secondo cui era lecito giocare con l’ambiguità delle parole: 

 

Perniciosissima è la loro dottrina sul regicidio, lo affermo, perché ne deriva 
la rovina per lo stato, ma il loro insegnamento che è lecito servirsi senza 
commettere peccato dell’ambiguità delle parole e della riserva mentale – 
dottrina questa che distrugge ogni relazione umana – e l’arte di ingannare, 
la più perniciosa nei riguardi delle virtù, oserei dire, ripeto, che questa 
dottrina è più esiziale di quella riguardante il regicidio. Cosa infatti è 
possibile fare o trattare con quelli che coprono la menzogna col manto 
della virtù? (Sarpi 1969, 267-268). 

 

Se in passi come questo il servita pronuncia una condanna senza appello 
dell’aequivocatio, in altri momenti della sua riflessione egli sembra propendere 
per la liceità di pratiche prudenziali non molto dissimili da quelle sottilmente 
elencate dai gesuiti nei loro manuali di casuistica. Una necessità ben espressa in 

 
19 Scarpato 2022. 
20 Pavone 2000. 



8 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 20, 2/2023 

 

una sua lettera dell’agosto 1610 a Leschaissier: «Quod ad Jesuitas attinet, bene 
quidam eorum dixit Iesuita est omnis homo; chamaleontem habes»21.  
Rivolgendosi allo stesso Leschassier, nel dicembre 1611, Sarpi notava come nella 
sua cerchia «cogamur et maiori cautione uti, et saepe dissimulatione»; ma si 
affrettava a precisare che la dissimulazione da loro usata era «non illa quidem 
iesuitica, quae purum et merum mendacium est, sed ea quae taciturnitate et 
silentio valet»22.  

Vi era quindi nella visione del frate servita la distinzione tra una cattiva 
dissimulazione e una buona dissimulazione, la prima basata sulla frode e sulla 
volontà di ingannare il prossimo, la seconda giudicata come un esercizio 
prudente e onesto. Attingere ai codici della dissimulazione poteva considerarsi 
lecito (e per molti versi inevitabile) quando emergeva la necessità di difendere 
sé stessi da possibili minacce. Occorreva distinguere questa forma di prudenza 
dalla cattiva dissimulazione – come quella che a suo avviso praticavano i gesuiti 
per ragioni politiche - esercitata al solo scopo di ingannare e confondere le 
menti. Questo uso ambiguo del linguaggio equivaleva alla menzogna. Come ha 
scritto Corrado Pin, per Sarpi la dissimulazione rappresentava una sorta di 
“metodo di lavoro”23, uno strumento da impiegare per necessità, ma non vi era 
in lui nessun compiacimento nel metterla in pratica. La sua preoccupazione era 
quella di distinguersi da coloro che facevano della menzogna una sorta di 
seconda natura24.  

 

Persecuzione e reticenza 

Leo Strauss, in un saggio del 1941 su Persecution and the art of writing25, notava 
come scienziati e uomini di lettere si fossero da sempre dovuti scontrare con 
l’intolleranza che le società tradizionali riservavano a coloro che osavano 
mettere in discussione le opinioni tramandate in materia politica e religiosa. 
Durante l’età moderna diversi stati europei si dotano di un apparato repressivo 
esteso territorialmente e implacabile nei suoi metodi coercitivi. I dotti non 
potevano ignorare questo stato di cose e nell’esporre il loro pensiero dovevano 

 
21 Sarpi 1961, 87. 
22 Sarpi 1961, 100. 
23 Pin 2010. 
24 Sarpi 1961, 79. Scrive ancora: «Iugo preminur quod quidam amant alii levius exoptant, quidam 
excutere prorsus vellent; in postremis ego» (Sarpi 1961, 56). 
25 Strauss 1990. 



Giovanni Scarpato 
“Una scuola di silenzio” 

9 

 

sempre considerare i rischi cui potevano andare incontro26. Per questa ragione 
molti scrittori adottarono un’autentica strategia della reticenza27. Se ad 
un’analisi superficiale essi mostravano di condividere le idee comuni, ad un 
livello più recondito disseminavano i loro scritti di considerazioni criptiche, 
sfidando i veri saggi, i soli che ritenessero degni di considerazione, a “leggere tra 
le righe” per cogliere la reale natura del loro insegnamento. 

L’itinerario intellettuale e biografico di Paolo Sarpi può essere inteso all’interno 
di questa tradizione in cui era ricorrente l’elogio del silenzio e del segreto. Del 
resto, il ruolo di consultore assunto dal servita richiedeva singolari qualità di 
prudenza e discrezione, nonché la disponibilità a non rivelare le informazioni di 
cui si entrava in possesso. Si trattava di una prassi istituzionale che comportava 
il sottoporsi a regole di condotta molto ferree e, in maniera implicita, a essere 
oggetto della vigilanza occhiuta esercitata dal Consiglio dei Dieci.  

Non è azzardato affermare che Paolo Sarpi fu un autentico maestro della 
dissimulazione. Così lo rappresentarono i suoi contemporanei, i quali lo 
considerarono una sorta di enigma vivente, una personalità la cui essenza era per 
molti versi impenetrabile. Diverso il giudizio dei cattolici del partito filopapale, i 
quali lo ritennero a tutti gli effetti un’ipocrita, un calvinista mascherato.  

Nel Seicento, la pratica della dissimulazione non attiene solo alla sfera della 
morale e della condotta individuale ma si afferma come una questione di 
primaria importanza nella trattatistica politica. Per intendere questo aspetto 
occorre acclimatarsi con la concezione barocca della politica. Secondo questa 
visione la politica non consiste solo nell’elaborazione di strategie di azione e 
nell’espressione del pensiero ma richiede un insieme di pratiche, un 
patrimonio di tecniche che attengono alla psicologia e al “governo del corpo”. 
La dissimulazione, in tal senso, traccia dei codici di comportamento che 
investono non solo la parola (o il silenzio) ma anche gli ambiti del linguaggio 
fisico e gestuale. 

 

 
26 Villari 2003, mette bene in luce come il ricorso alla dissimulazione fosse giustificato anche dalla 
presenza in uno stato come il Regno di Napoli – attraversato da frequenti rivoluzioni urbane - dalla 
presenza di un sistema penale per molti versi arbitrario, fondato sull’idea del valore esemplare e 
ammonitivo che si attribuiva al supplizio. 
27 È l’espressione utilizzata da Momigliano 1969. Zagorin 1992, 11, critica il saggio di Strauss e 
segnala i limiti e le notevoli forzature esegetiche tipiche di molti suoi allievi: «The dissimulation 
ascribed to a particular author must be proved or at least shown to be highly probable in light of all 
the evidence, not merely assumed. Moreover, the text must be treated with scruple and caution, 
not wrested and strained to yield a preconceived conclusion». 



10 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 20, 2/2023 

 

Sulle pratiche di dissimulazione: una storia umbratile 

Nel contesto intellettuale dell’Europa moderna il dibattito sulla dissimulazione è 
molto fitto28. La più esemplare definizione di essa si trova nelle pagine della 
Dissimulazione onesta del napoletano Torquato Accetto, il quale chiariva come 
dissimulare non equivalesse a mentire (e quindi fosse esercizio prudente e 
cristiano) perché «si simula ciò che non è, si dissimula quello che è»29. 
Dissimulare consiste nel coprire la verità, quindi chi dissimula non mente. Nel 
caso di Accetto la dissimulazione è giudicata come una pratica necessaria 
innanzitutto per ragioni di natura difensiva. Come ha notato Villari, lo scrittore 
napoletano viveva in un regno attraversato da notevoli tensioni sociali che la 
corona spagnola aveva deciso di gestire ricorrendo a metodi particolarmente 
assertivi30. In contesti simili l’individuo ha il diritto di difendere se stesso 
dall’autorità, specie quando essa assume posture dispotiche. Quest’idea, del 
resto, era in sintonia con le acquisizioni dell’antropologia politica seicentesca 
orientata a mostrare con incontrovertibili argomenti geometrici come 
nell’individuo fosse prevalente l’impulso all’autoconservazione.  

Il concetto di dissimulazione non nasce certo con Accetto (al quale però spetta il 
merito di aver sviscerato la questione con raro acume critico), se ne trovano 
infatti definizioni esaustive già nell’ambito della filosofia scolastica31. Ma è solo 
tra il sedicesimo e diciassettesimo secolo che la dissimulazione viene sempre più 
a definirsi come una pratica specifica dell’agire politico, non sempre 
agevolmente distinguibile dalla frode o dalla menzogna. Si pensi al riguardo ai 
precetti di Machiavelli, il quale esortava il principe a coltivare una sembianza di 
virtù, a simulare qualità morali anche quando non le possedeva, poiché nella 
politica il piano dell’apparenza prevaleva su quello della realtà, per cui «ognuno 
vede quello che pari, pochi quello che sei»32. Con la riforma protestante, invece, 
la dissimulazione è chiamata in causa dai riformati che difendono la liceità delle 
proprie convinzioni religiose contro l’invadenza delle autorità statali sollecite a 
preservare con qualsiasi mezzo l’uniformità religiosa. Nasce così la figura del 

 
28 Tra la vasta bibliografia sull’argomento mi limito a richiamare i lavori di Ginzburg 1970, Biondi 
1974, Zagorin 1992, Cavaillé 2002, Villari 2003, Snyder 2009. 
29 Accetto 2012, 23-24: «Non essendo altro il dissimulare, che un velo composto di tenebre oneste e 
di rispetti violenti: da che non si forma il falso, ma si dà qualche riposo al vero, per dimostrarlo a 
tempo; e come la natura ha voluto che nell'ordine dell'universo sia il giorno e la notte, così convien 
che nel giro delle opere umane sia la luce e l'ombra, dico il procedere manifesto e nascosto, 
conforme al corso della ragione, che regola della vita e degli accidenti che in quella occorrono». 
30 Villari 2003. 
31 Cavaillé 2002. 
32 Machiavelli, Principe, cap. XVIII. 



Giovanni Scarpato 
“Una scuola di silenzio” 

11 

 

nicodemita – centrale negli studi sulla vita religiosa italiana del Cinquecento - 
colui che pubblicamente professa la religione cattolica ma segretamente 
osserva la fede riformata33. 

Il dibattito sulla dissimulazione assume poi una valenza specifica con la 
letteratura della ragion di Stato che individua come principale compito del 
politico quello di celare gli “arcani”, senza però cadere nelle astuzie suggerite da 
Machiavelli, da più parti tacciato di empietà e ateismo.  

L’Istoria del Concilio tridentino di Sarpi partecipa di questa tradizione. In 
particolare, l’autore mostra la capacità di leggere i fatti narrati interpretandoli 
all’interno delle categorie essenziali della ragion di Stato. Non a caso l’opera, 
che non fu mai stampata in Italia per tutto il Seicento, circolò largamente in 
Francia, dove Sarpi venne considerato dai libertini francesi e dai regalisti 
gallicani come un continuatore della tradizione realistica inaugurata da 
Machiavelli34. 

Nell’Istoria la dissimulazione appare, in primo luogo, come un aspetto 
essenziale della condotta di quei pontefici che gestirono le fasi preparatorie del 
concilio. La loro abilità sarebbe stata quella di mettere in atto iniziative per 
prepararne l’apertura dissimulando la loro decisa volontà di non intraprenderlo. 
Tale ambiguità era dovuta alla loro condizione di manifesta inferiorità nei 
rapporti di forza rispetto all’imperatore Carlo V, che di quel concilio era 
sostenitore convinto. Era ispirata, inoltre, alla convinzione che mutare i costumi 
della chiesa e intraprenderne la riforma potesse rivelarsi estremamente 
pericoloso. Le gerarchie romane in questo senso non sembravano in grado di 
uscire dall’idea, tipica della ragion di Stato, secondo cui le innovazioni sono 
intrinsecamente dannose e che la politica è essenzialmente arte della 
conservazione35. 

Le pagine in cui Sarpi tratta del rapporto tra Carlo V e Clemente VII risentono 
dell’idea secondo cui il primo dovere del politico deve essere quello di non 
rivelare l’arcano su cui si basa la propria condotta. Così, la capacità di 
dissimulare è centrale nella personalità del papa mediceo, il quale possedeva 
«gravità naturale ed esemplare parsimonia e dissimulazione»36. Questa 
tendenza a intermettere ostacoli e impedimenti fittizi sulla strada del concilio 

 
33 Biondi 1974 e Ginzburg 1974.  
34 Si tratta di un giudizio formulato da Charbonnel 1919 sulla base di una ricca documentazione 
testuale. Si veda anche il documentato lavoro di De Franceschi 2009. 
35 Borrelli-Coccoli 2019. 
36 Sarpi 1534. 



12 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 20, 2/2023 

 

era caratteristica anche di Paolo III «prelato di buone qualità, e che fra tutte le 
sue virtù, di nessuna faceva maggior stima che della dissimulazione»37. Paolo III 
non si diceva sfavorevole all’apertura della sinodo solo perché «vedeva 
benissimo questo colore di concilio li poteva servir a coprire molte cose». 

Nel corso del Seicento si verifica un’autentica proliferazione della trattatistica 
prudenziale che rende il dibattito sulla dissimulazione particolarmente fitto. 
Baltasar Gracian ne tesseva le lodi, ritenendo necessario affinarsi in essa, non 
solo per l’uomo di stato ma anche per coloro che volessero avere successo in 
società38. Secondo Gracian e i trattatisti barocchi dissimulare vuol dire riuscire a 
controllare non solo la parola ma persino la più recondite espressioni del corpo: 
il Breviario dei politici dello pseudo-Mazzarino offre una fenomenologia assai 
espressiva di questa nuova prossemica politica.  

Negli ultimi decenni la letteratura critica sul libertinismo ha approfondito il 
legame tra filosofie libertine e dissimulazione39. Il libertino, infatti, considera se 
stesso come il detentore di un sapere elitario, trasmissibile solo agli “esprit 
fort”. Nessuna tentazione di persuasione lo anima, nessun proselitismo lo tenta. 
Al contrario, egli adotta strategie particolarmente elaborate per coprire la 
verità. Negli scrittori libertini la dissimulazione rappresenta lo sbocco inevitabile 
della sostanziale scissione che essi sperimentano tra le proprie convinzioni 
interiori e gli atteggiamenti che mettono in atto nella vita pubblica. Se 
l’erudizione storica spinge i libertini a dubitare di tutto, la loro idea 
sostanzialmente conservatrice della società, unita alla più volte asserita 
constatazione dei limiti propri dell’agire politico, li spinge a vivere seguendo la 
morale comune40. 

 

“Abbi verba in tua potestate” 

Tornando a Sarpi, occorre precisare come nel suo rapporto con la 
dissimulazione incidano diversi fattori di natura biografica che non possono 
essere ignorati. Sarpi aveva lavorato presso la corte papale ma ne aveva 
ricavato un’impressione fortemente negativa. Non era mai riuscito ad integrarsi 
in essa, né a riceverne benefici e avanzamenti significativi. Inoltre, era stato 
imprudente nel confessare per iscritto il proprio malcontento ad un confratello, 

 
37 Sarpi 1977, 115. 
38 Gracian 2020. 
39 Gouverneur 2005; Moreau 2007; Mori 2022. 
40 Battista 1980; Taranto 1994. 



Giovanni Scarpato 
“Una scuola di silenzio” 

13 

 

il quale più tardi non esiterà a servirsi di quella lettera per screditarlo41. Questa 
circostanza dovette consigliargli ulteriore prudenza e ispirargli le molte 
affermazioni sulla necessità della dissimulazione che si trovano nei suoi 
Pensieri42. L’esperienza della corte di Roma e le trame ordite all’interno del suo 
ordine monastico, contribuirono a far maturare quegli accenti di sfiducia e 
disincanto sulla realtà italiana che sono ricorrenti nelle sue lettere. In Italia, 
afferma Sarpi, è impossibile vivere senza indossare una maschera: «Ego eius 
ingenii sum, ut, velut Chamaleon, a conversantibus mores suam: verum, quo ab 
occultis, et tristis haurio, invitus incordio: hilares et apertos, sponte ac libere 
accipio: personam coactus fero, licet in Italia nemo sine ea esse possit»43. 

A un suo corrispondente ginevrino che gli chiedeva di intraprendere un lungo 
soggiorno a Venezia Sarpi rispondeva che «venire in Italia non serve se non per 
divenire ipocrita»44. Inoltre, Sarpi partecipava di quella cultura padovana che 
aveva consegnato alla tradizione libertina l’idea della doppia verità nell’indagine 
filosofica. Un atteggiamento ben espresso dal filosofo aristotelico Cesare 
Cremonini, al quale si attribuiva la massima «intus ut libet foris ut moris est». 
Nei Pensieri medico-morali sarpiani troviamo precetti non dissimili:  

 

Non devi mai “iactare philosophiam”: ella corregga li costumi tuoi, non li 
pubblici; restringi il tuo volere entro li termini delle opinioni comuni, ma 
non le allargare, se non secondo la tua. Al di dentro vivi e giudica secondo 
la ragione, al di fuori secondo la comune opinione vivi e parla (Sarpi 1969, 
56)  

Mai piglia impresa di voler persuadere la tua opinione dell’universale, ch’è 
impossibile; né per leggerezza ti lascia uscir parola contro la comune, ma 
abbi “verba in tua potestate”, al che giova “minimum cum aliis loqui, 
plurimum secum”: e se puoi stare mascherato con tutti, non curare 
ch’alcuno vegga la tua faccia; e se non puoi contenere il prorito di lasciarla 
vedere, eleggi con giudicio, e con precedente prova pochi o uno dicendo 
con Epicuro: “Satis magnum alter alteri theatrum sumus” (Sarpi 1969, 92)  

 
41 Si rimanda al profilo biografico di Cozzi in Sarpi 1969, 24-25 e alla testimonianza di Micanzio 1977: 
«Il padre, tra l’altre repulse a quel conseglio [di restare a Roma lasciando Venezia], per levarsi una 
volta il tedio per sempre, rispose in una lettera in cifra, che tra di loro usavano, alcune parole in 
discredito della corte, come in quella si venisse alle dignità con male arti, e di tenerne esso poco 
conto, anzi abominarla» (Micanzio 1977, 1298). In una stesura alternativa del testo Micanzio era più 
esplicito rivelando quale fosse stata la risposta di Sarpi: «E che volete ch’io speri in Roma, ove li soli 
ruffiani, cenedi et altri ministri di piaceri o di guadagni hanno ventura?». 
42 Il legame tra questo episodio romano e l’insistenza sulla dissimulazione è colto anche da Wooton 1983. 
43 A Jacques Gillot, 11 maggio 1606, Sarpi 1961, 133. 
44 Sarpi 1931, 97. 



14 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 20, 2/2023 

 

 

La dissimulazione richiede il ricorso alla razionalità e alla prudenza ma 
presuppone alcune qualità che sono preminenti negli animali. Non a caso nei 
Pensieri l’idea della necessità della dissimulazione è avvalorata attraverso il 
ricorso ad immagini zoomorfe, come quella del camaleonte, del grillo, del gatto. 
Ancora più necessaria nella vita pubblica, come già ammonivano gli stoici, è la 
capacità di scrutare l’animo delle persone con cui entriamo in contatto per 
riconoscere le passioni da cui sono dominate. 

Molte pagine sarpiane sembrano richiamare l’idea barocca del mondo umano 
come un teatro di maschere. Questa enfasi sull’idea di prudenza spiega anche 
l’entusiasmo del servita per le pagine dell’Amitié di Montaigne45. L’amico è tra 
le poche persone alle quali possiamo rivolgerci mostrando il nostro vero volto. 
Così Sarpi confessò al Von Dohna: «La falsità non dico mai, ma la verità non a 
ogni uno»46. 

 

Un’eredità difficile 

Nel Trattato della dissimulazione onesta Accetto sosteneva che sarebbe stato 
impossibile scrivere una storia della dissimulazione, poiché i più abili 
dissimulatori non hanno lasciato tracce di sé. Così lo stesso Sarpi ha lasciato 
poche testimonianze sulla sua vita che sarebbero ancora più scarse se il suo 
epistolario fosse stato distrutto dopo la sua morte, così come era nelle sue 
volontà. La maggior parte delle informazioni a nostra disposizione provengono 
dalla biografia scritta da Micanzio, a cui ci siamo più volte richiamati. Si tratta 
un’opera lungamente meditata, scritta per assecondare la richiesta di 
informazioni sulla vita del servita che animava gli uomini di lettere in tutta 
Europa47. Allo stesso tempo l’autore si prefiggeva un obiettivo più ambizioso: 
mettere in crisi quella strategia del silenzio che le autorità ecclesiastiche 
avevano adottato nei confronti della memoria di Sarpi48. Per questa ragione 
Micanzio avrebbe impiegato diversi anni nella stesura dell’opera, soppesando 
diverse versioni del testo. Nonostante l’autore dichiarasse di aver cominciato a 
scrivere la Vita subito dopo la morte del biografato, l’opera venne stampata 
solo nel 1646 a Leida. Si può congetturare che Micanzio si risolvesse a darla alle 

 
45 Cozzi 1960. 
46 Colloqui con Von Dohna, in Sarpi 1931, vol. 2, 153. 
47 Guaragnella 2006. 
48 Raynes 2006; Infelise 2010. 



Giovanni Scarpato 
“Una scuola di silenzio” 

15 

 

stampe solo dopo la morte del pontefice Urbano VIII, nemico ostinatissimo dei 
libertini veneziani e – stando sempre a Micanzio – animato da un odio 
inscalfibile verso Sarpi che considerava «peggio di Lutero e di Calvino»49. La Vita 
rappresenta quindi un documento imprescindibile per comprendere la 
personalità di Sarpi e il significato delle diverse maschere che egli dovette 
indossare nel corso della sua travagliata esistenza. Nel complesso però se ne 
ricava un ritratto per molti versi scarno e privo di vitalità. Micanzio, infatti, non 
solo si preoccupa di allontanare dal suo maestro qualsiasi ombra di eterodossia 
religiosa ma lavora per far coincidere la sua immagine con quella di una sorta di 
saggio stoico. 

Un ulteriore elemento di interesse era dato dal fatto che Micanzio – in un gioco 
sottile di ambiguità – desse a intendere al lettore che Sarpi fosse l’autore 
dell’Istoria del concilio tridentino senza mai affermarlo in maniera esplicita. Del 
resto, parlando del suo maestro notò come i suoi scritti inediti erano assai più 
numerosi di quelli pubblicati. Sarpi sarebbe stato estremamente prudente nel 
dare alle stampe i suoi scritti, e in ogni sua produzione aveva soppesato ogni 
parola, poiché «nell’opere scritte nella necessità di quei dispareri più fu lo 
studio in quello che conveniva tacere che dire»50. 

 

Dissimulazione o nicodesimo? 

Il 26 novembre 1622 si svolse a Venezia un incontro singolare. Era in visita nella 
città lagunare il principe di Condè, Enrico II di Borbone, figlio del capo della 
fazione ugonotta durante le guerre di religione. Il Condè, allevato nella fede 
riformata, era stato arrestato nel 1616 per essersi opposto alla reggenza di 
Maria de’ Medici. Detenuto tre anni alla Bastiglia, era stato riabilitato solo dopo 
esserci convertito al cattolicesimo. Condè era ora un cattolico tra i più 
intransigenti, al punto da opporsi alla decisione di Luigi XIII di rinnovare l’editto 
di Nantes. A causa di quel dissenso Condè aveva deciso di intraprendere un 

 
49 «Più violentemente trattava in Francia [dove era nunzio apostolico] Maffeo Barberino nunzio, che 
con amplificazioni poetiche gridava ch’era peggio di Lutero e di Calvino, e non s’asteneva di dire che 
conveniva ammazzarlo. Riseppe che ‘l padre scriveva e riceveva lettere da alcuni di quei signori 
conseglieri dei Parlamento e sorbonisti della buona stampa, che tengono la diffesa della legitima 
potestà secolare, s’oppongono all’usurpazioni di Roma e mantengono la libertà della Chiesa 
gallicana (…) Le lettere erano sempre consulte di giurisdizzione. A Barberino erano tutti eretici a chi 
scriveva o che gli scrivevano. Ma gl’altri che non potevano sindicare né la professione, né i costumi, 
avevano l’unico luogo comune che fosse ipocrita», Micanzio 1974, 1370-1371. Il nesso tra la 
pubblicazione della biografia e la morte del Barberini è evidenziato anche in Barzazi 2010. 
50 Micanzio 1974, 1337. 



16 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 20, 2/2023 

 

lungo viaggio in Italia. Tra gli obiettivi politici del principe francese vi era quello 
di preparare il ritorno della Compagnia di Gesù nella Serenissima. Inoltre, 
durante il suo soggiorno a Venezia, il Condè espresse a più riprese il proposito di 
incontrare Paolo Sarpi. Il servita gli fece sapere che non avrebbe potuto 
acconsentire a quella richiesta senza espressa licenza della Repubblica.  Le 
autorità veneziane si risolsero infine a dare il loro consenso a quell’incontro che 
si svolse in forma pubblica nella casa di Angelo Contarini. Ne conosciamo i 
dettagli dalla relazione che lo stesso Sarpi scrisse per il Senato51. Condè era un 
uomo molto dotto, e – sincero o simulato che fosse il suo ritorno al 
cattolicesimo – aveva nelle sue convinzioni lo zelo e il rigore puntiglioso tipico 
dei convertiti. Pose a Sarpi domande molto dirette sulla natura dell’eresia, sul 
suo rapporto con la riforma, sulle questioni religiose che avevano lacerato 
l’Europa. A tutte queste domande il frate diede risposte estremamente concise 
e laconiche. Micanzio paragonò quel dialogo al violento frangersi delle onde 
sugli scogli. Le pressanti domande di Condè erano orientate tra l’altro a far 
uscire Sarpi allo scoperto sulla questione dell’autorialità dell’Istoria del Concilio 
tridentino. Su tale questione Condè fu presumibilmente sollecitato da alcuni 
cattolici intransigenti francesi che chiedevano al Parlamento di Parigi di 
pronunciarsi contro quell’opera52. La posizione di Sarpi su tale questione era 
particolarmente scomoda poiché egli non poteva disconoscere del tutto l’opera 
(i sospetti su di lui rasentavano la certezza), ma allo stesso tempo confessarne la 
paternità lo avrebbe messo in pericolo. Sarpi scelse di attingere al repertorio 
della dissimulazione: 

 

Mi soggionse che era un’altra opera intitolata l’Istoria del Concilio di 
Trento, che si diceva esser mia. Risposi che a Roma sapevano molto bene 
chi era l’auttore, né volsi uscire di questa risposta. Mi dimandò se io avevo 
scritto altro, risposi non aver scritto né esser mai per scrivere cosa alcuna, 
essendo certo che mai quel che è scritto è inteso dal lettore nel senso 
dell’auttore (Sarpi 1969, 1284) 

 

Le domande di Condè toccavano anche un punto tra i più controversi della 
biografia del frate servita: la natura e gli obiettivi dei suoi rapporti col mondo 
protestante. Com’è noto, Sarpi, negli anni tra il 1606 e il 1609, prese parte ad 

 
51 Ragionamento col Prencipe di Condè, 26 novembre 1622, in Sarpi 1969. 
52 Beguin 1999, 360. 



Giovanni Scarpato 
“Una scuola di silenzio” 

17 

 

alcune iniziative orientate a promuovere la diffusione della riforma a Venezia53. 
Nello stesso frangente rinveniamo nelle lettere ai calvinisti frequenti espressioni 
di apprezzamento per i progressi della religione evangelica. Sulla natura del 
rapporto di Sarpi col mondo protestante persistono ancora molte questioni 
irrisolte. Non sappiamo, infatti, se quanto detto e operato dal servita dopo 
l’Interdetto corrispondesse ad una autentica convinzione interiore o, 
diversamente – come riteniamo verosimile – all’idea da lui maturata che la 
diffusione della riforma in Italia avrebbe potuto indebolire il “totato” papale, 
indebolendo il blocco asburgico e guadagnando una maggiore autonomia alla 
Serenissima sul piano politico e religioso. Su questo problema gli studiosi si sono 
divisi tra coloro che ritengono che Sarpi fosse, in materia religiosa, un 
nicodemita, e altri che hanno sostenuto che il servita pur con tutte le sue 
ambiguità non si collocò mai fuori dalla religione cattolica. Su questa ultima 
direttrice si collocano gli interventi di Ulianich, il quale ha vigorosamente 
respinto l’idea di un nicodemismo sarpiano, poiché l’applicazione di un tale 
criterio «equivarrebbe alla distruzione della personalità del Sarpi e alla sua 
riduzione ad una pura maschera»54. 

Un dato invece generalmente acquisito è rappresentato dall’ammirazione di 
Sarpi per la chiesa gallicana da lui considerata come un modello di riferimento 
per la stessa Venezia55. 

Un altro aspetto rilevante è dato dal rapporto tra Sarpi e i movimenti 
latitudinari del suo tempo. Il servita era in contatto con ambienti protestanti, in 
particolar modo anglicani, che professavano la necessità di pervenire ad un 
nucleo di convinzioni religiose comuni sulle quali basare una rinnovata 
concordia delle confessioni cristiane56. Su questo punto, Sarpi venne sollecitato 
ad esprimersi senza ambiguità dall’ambasciatore inglese a Venezia Dudley 
Carleton. Dalla risposta di Sarpi si evince come nella sua concezione fosse 
ineludibile la funzione del dubbio nelle questioni religiose, specie su quelle non 
essenziali. Tali dubbi andavano però dissimulati quando le circostanze non 
consentivano di rivelarli. Sarpi, quindi, consentiva all’idea generale dei 
latitudinari circa la necessità di togliere gli uomini «dalla servitù delle opinioni 
non necessarie»57. Ma, a suo avviso, maturata una nuova opinione, non era 
giusto diffonderla senza averne prima verificato l’opportunità. Tale prudenza 

 
53 Frajese 2019. 
54 Ulianich 1956, 439. 
55 Ulianich 1961. 
56 De Mas 1983. 
57 Paolo Sarpi a Dudley Carleton, in Sarpi 1969, 713-719.  



18 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 20, 2/2023 

 

doveva essere usata in primo luogo per non creare scandalo, specie tra gli 
uomini semplici che mancavano di capacità di discernimento. Sulle questioni 
sollevate dal movimento latitudinario il frate servita quindi espresse ancora una 
volta l’idea di un uso onesto della dissimulazione: 

 

Direi ancora potersi assolutamente consigliare ogni christiano, che 
venendoli in mente nova opinione indifferente, o novo argomento contro 
la pregiudicata fosse per operar siccuramente trattenendo il tutto in se 
stesso senza communicarlo ad altri, non si valendo della sua cognocenza, 
et della certezza dell’indifferenza dell’opinioni. Ma considerando 
l’importanza del pericolo di offendere Christo rovinando il fratello, per il 
quale egli è morto, et riputando per seccuro il consiglio di S. Paulo, se tu 
hai certezza habbiala in te stesso inanzi a Dio (Sarpi 1969, 716-717) 

 

Questo criterio spiegava l’adesione sostanzialmente interiore di Sarpi alle 
istanze del movimento latitudinario ma allo stesso tempo giustificava la sua 
scelta di non compiere in suo favore passi più decisi e concreti: «Comprendere 
la capacità di quelli con chi si parla, et la disposizione in quel tempo particolare: 
et certo la cognitione delle opportunità è il colmo della sapienza umana: ma 
mettendo un libro in stampa credo esser cosa impossibile»58.  

Il chiarimento offerto a Carleton giustifica il giudizio che Micanzio diede su Sarpi 
come uomo freddo e irresoluto. Micanzio, infatti, si era avvicinato con maggior 
entusiasmo agli ambienti anglicani attivi a Venezia e per questa ragione 
appariva deluso dalla prudenza del suo maestro. Del resto, gli stessi riformati 
finirono per abbandonare l’idea che Sarpi sarebbe potuto passare dalla loro 
parte impegnandosi in una pubblica dichiarazione di fede. A tale riguardo, può 
essere illuminante una testimonianza che il ginevrino Jean Diodati - il quale si 
diceva convinto che Sarpi in cuor suo avesse optato per la Riforma – consegnò a 
Philippe Duplessis-Mornay: «il padre Paolo è fisso in una pericolosissima 
massima, che Iddio non curi l’esterno, pur che l’animo, e ‘l cuore habbia quella 
paura, e diritta intentione e relatione a lui, in Christo, pel lume della sua parola 
e spirito»59. L’enfasi posta sul valore della verità interiore avvalorava una 
concezione religiosa basata ancora una volta sulla sostanziale scissione tra le 
convinzioni profonde e gli atteggiamenti manifestati nella vita pubblica. 

 

 
58 Sarpi 1969, 716. 
59 Ulianich 1976. 



Giovanni Scarpato 
“Una scuola di silenzio” 

19 

 

Comunicazione pubblica e lotta politica 

Come ha notato Filippo De Vivo, l’uso delle tecniche di dissimulazione 
rappresentava per Sarpi anche una necessità dettata dalla notevole mole di 
informazioni di carattere politico che affluirono sul suo tavolo di lavoro60. 
L’Interdetto aveva richiamato su Venezia l’attenzione di molti esponenti del 
mondo gallicano e riformato i quali individuarono nel frate un interlocutore 
privilegiato. L’epistolario di Sarpi costituisce un’autentica miniera di 
informazioni su una gamma molto ampia di temi. Inoltre, il ruolo di consultore 
esercitato dal servita gli consentiva di avere accesso alle segrete degli archivi 
veneziani. Nessuna sorpresa quindi nel constatare come il servita nelle sue 
lettere adoperasse formule retoriche prefissate per scusarsi con coloro che lo 
interrogavano su questioni su cui non era autorizzato a parlare. 

Sarpi non volle dare alle stampe nessuno dei suoi scritti prima che le occasioni 
pubbliche lo richiedessero61. Del resto, parlando di sé scrisse: «Un uomo non 
può niente, senza l’occasione. Se l’occasione dell’Interdetto non si fosse offerta, 
io non avrei scritto niente. Spesso, mancando le occasioni, gli uomini non sono 
conosciuti. Spesso, se gli uomini non stanno in cervello, le occasioni fuggono»62. 
L’Interdetto rappresentò la svolta decisiva nella vita di Sarpi. Il provvedimento 
adottato dal pontefice intendeva colpire la reputazione della Serenissima. Si 
trattava allora di affinare strategie politiche e comunicative adeguate a 
preservarla. Su tale questione si era già pronunciato Botero, il quale nella 
Ragion di Stato sosteneva che la difesa della reputazione doveva essere la prima 
preoccupazione del principe. Secondo Botero, però, non era possibile 
conservare la reputazione senza ricorrere alla dissimulazione, nascondendo o 
vietando la circolazione di notizie che potevano essere dannose per la corte63. 
Sosteneva, inoltre, che il principe doveva imparare ad apprezzare il valore della 
segretezza «perché, oltre che lo rende simile a Dio, fa che gli uomini, ignorando 
i pensieri del Prencipe, stiano sospesi e in aspettazione grande de’ suoi disegni». 
Per questa ragione «non s’addomestichi con ogni sorte di persone, non con 
uomini loquaci e cianciatori, perché, divolgando quel che si dee tener secreto, il 
discrediteranno presso il popolo»64.  

 
60 De Vivo 2006. 
61 Micanzio 1974. 
62 Sarpi 1931, vol. 2, 130.  
63 Si tratta di un passaggio ben evidenziato da Dooley 1999b., 1322. 
64 Botero 1589, 52. 



20 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 20, 2/2023 

 

La condotta che Sarpi suggerì al Senato veneziano durante la prima fase 
dell’Interdetto era in linea con questa idea tipica della ragion di Stato, basandosi 
sulla necessità di mantenere la segretezza sul decreto di scomunica promulgato 
dal pontefice. In particolare, Sarpi lavorò alla stesura di un Protesto che fu 
affisso in diversi punti della città e diffuso presso gli esponenti del clero. In 
questo documento non si discutevano le argomentazioni contenute nella bolla 
papale ma se ne dichiarava la nullità. Il decreto di Paolo V era giudicato 
semplicemente illegittimo e per questa ragione la sua divulgazione fu vietata 
sotto la minaccia di pene severissime. Questa circostanza giustifica la 
preoccupazione più volte espressa da Sarpi circa l’uso politico della confessione 
da parte degli esponenti dei gesuiti, i quali se ne potevano servire per 
diffondere le scomuniche del papa e gli argomenti acuminati dei suoi teologi. In 
questa fase, quindi, non è azzardato affermare che quella suggerita da Sarpi fu 
un’autentica strategia della dissimulazione, poiché orientata a tenere segreto il 
contenuto della bolla papale. Una scelta giustificata anche dalla “nullità” di tale 
provvedimento. Si trattava di una strategia non esente da contraddizioni, come 
ebbe a notare tra gli altri Bellarmino, il quale osservò che il Protesto dichiarava 
nullo il decreto papale negandone al contempo l’esistenza.  

La strategia suggerita da Sarpi in questa prima fase dello scontro con Roma era in 
linea, oltre che con i precetti di Botero, con la tradizionale massima del governo 
veneziano, secondo cui il popolo doveva essere tenuto quanto più possibile allo 
scuro delle informazioni politiche. La Serenissima, del resto, era una repubblica 
aristocratica che escludeva dalla rappresentanza politica non solo i ceti popolari ma 
anche le corporazioni di arti e di mestieri. Molti senatori erano convinti che 
consentire la circolazione delle informazioni politiche avrebbe aperto uno spazio di 
discussione pubblica che poteva progressivamente erodere la struttura oligarchica 
dello Stato e provocare pericolose mutazioni nello stesso assetto religioso della 
società. Questo atteggiamento prudente dei politici veneziani sarà ben compreso 
da Gregorio Leti, il quale notò come Venezia, a differenza degli altri stati, non si 
preoccupasse tanto di controllare la circolazione delle informazioni, quanto di fare 
in modo che non uscissero dal Palazzo.  

Ma sin dalle prime fasi dell’Interdetto molti osservatori ebbero sentore che quel 
conflitto non poteva essere ristretto agli attori tradizionali e che il dibattito 
avrebbe finito per coinvolgere un pubblico molto più ampio. Del resto, la bolla 
di Paolo V, non colpiva tanto la repubblica quanto la comunità veneziana nella 
sua interezza. Quel provvedimento, inoltre, metteva in una posizione molto 
delicata il clero locale stretto tra l’obbedienza al papa e quella dovuta alla 



Giovanni Scarpato 
“Una scuola di silenzio” 

21 

 

Repubblica che prevedeva pene molto severe per coloro che si fossero rifiutati 
di impartire i sacramenti. Non a caso, nella primavera del 1606, gesuiti e teatini 
lasciarono Venezia perché indisponibili a disobbedire a quanto comandato dal papa. 

La «guerra delle scritture», così come la definì Sarpi, si accese solo nella 
primavera del 1606, quando cominciarono a circolare a Venezia le opere di 
Bellarmino e Baronio che difendevano le posizioni della Santa Sede in quella 
controversia. Per questa ragione Sarpi accusò Roma di avere per prima 
esacerbato il conflitto autorizzando la divulgazione di libelli che intendevano 
aggirare il silenzio imposto dal Protesto. Era necessario, quindi, mutare 
profondamente la strategia politica e comunicativa rendendola più aggressiva. 
Sarpi consigliò allora al Senato di incoraggiare la divulgazione di scritture che si 
opponessero a quelle dei teologi romani. Per questa ragione la crisi 
dell’Interdetto, pur nella sua brevità, rappresenta uno dei momenti più 
significativi per lo studio della nascita dell’opinione pubblica in età moderna. Ad 
entrare in crisi in quella fase fu la stessa visione tradizionale della politica basata 
sul segreto e sulla riservatezza. Lo sviluppo della letteratura politica faceva in 
modo che le istituzioni pubbliche non potessero più limitarsi al controllo delle 
informazioni ma dovessero agire per contrastare le scritture polemiche.  

 

Oltre la dissimulazione 

Una situazione per molti versi simile si verificò nel 1621 quando Sarpi venne 
sollecitato ad esprimersi sul modo migliore di rispondere a un libello filo-
asburgico che criticava la struttura oligarchica dello stato veneziano. Il consulto 
di Sarpi sulla questione, Del confutare scritture malediche, costituisce un 
documento di notevole importanza e può essere considerato una sorta di 
archetipo della comunicazione pubblica governativa. Sarpi lo scrisse in stile 
argomentativo vagliando tutte le possibili strategie che erano a disposizione 
della parte offesa. Sosteneva in particolare che l’obbedienza dei sudditi verso lo 
Stato era un fatto naturale che non aveva bisogno di essere rafforzato 
attraverso la diffusione di libri. Al contrario, quando un principe elogia 
pubblicamente il suo operato finisce per apparire sospetto agli occhi dei sudditi. 
Sarpi condivideva l’idea secondo cui è preferibile che uno stato come Venezia si 
governasse tenendo il popolo nell’ignoranza delle “notizie” di carattere politico. 
Il problema però si poneva quando i fondamenti dell’obbedienza erano messi in 
discussione dalla circolazione di scritture polemiche che criticavano 
radicalmente l’operato del governo. Particolarmente pericolosi erano, ancora 
una volta, i libri dei gesuiti che non esitavano a giudicare tirannici tutti quegli 



22 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 20, 2/2023 

 

stati che non si conformavano alle richieste del papa. In casi simili, la strategia 
migliore non poteva consistere solo nella difensiva, poiché – scriveva Sarpi «non 
ci è maggior miseria che stare sopra la sola deffesa; e chi prende un tal partito è 
necessario che soccomba, perché l’inimico essendo certo che non sarà offeso 
ma rispettato, arditamente passerà a nuove ingiurie e più petulanti»65. Era 
necessario fare di tutto per arrestare la circolazione di questo genere di 
scritture, ma allo stesso tempo adoperarsi per rispondere pubblicamente alle 
offese ricevute: 

 

Quando si potesse chiuder l’adito a queste scritture, sarebbe il proprio e 
vero rimedio; questo non si potendo fare, resto il rintuciarli il filo e lavargli 
la forza con opporli altre scritture che scuoprino la malignità e la falsità 
insieme, e mettendo le cose in chiaro servino a confonder li malevoli, 
confermar li ben affetti et imprimer il vero nelli titubanti (Sarpi 1969, 
1171) 

 

Ancora una volta Sarpi tornava sull’efficacia delle strategie comunicative dei 
gesuiti, i quali quando erano chiamati in causa rispondevano gettando 
discredito sui loro accusatori, raccogliendo sul loro conto ogni genere di 
materiale diffamatorio. Questa condotta, sebbene aggressiva, era da preferire 
alle tradizionali apologie, destinate a restare inefficaci «se non accusano 
l’avversario altretanto e qualche più».  

Nelle pagine di questo contributo ho cercato di riflettere sull’interna scissione 
della personalità sarpiana. Nella condotta di questo grande protagonista della 
cultura seicentesca è possibile cogliere una tensione antinomica per molti versi 
tipica del mondo libertino. Sarpi pratica una visione aristocratica del sapere, 
esaltando il ruolo della doppia verità, della prudenza, della dissimulazione. Allo 
stesso tempo, però, il fattivo sostegno offerto alle istituzioni repubblicane 
minacciate dall’ingerenza papale spinge l’intellettuale ad uscire dal suo rifugio 
aristocratico, confrontandosi con le dinamiche della nascente opinione 
pubblica. Sarpi, quindi, è allo stesso tempo un teorico della dissimulazione e 
uno dei primi protagonisti della formazione di una sfera d'opinione pubblica 
basata sulla circolazione delle notizie. Una condizione ben presente agli scrittori 
libertini veneziani che per molti versi seguiranno il suo esempio impegnandosi 
nella battaglia per l’indipendenza di Venezia contro il papato.  

 
65 Sarpi 1969, 1172-1173. 



Giovanni Scarpato 
“Una scuola di silenzio” 

23 

 

 

 

 

Bibliografia 

Accetto, Torquato. 2012. Della dissimulazione onesta. Rime. A cura di Edoardo 
Ripari. Milano: Rizzoli-Bur. 

Barzazi, Antonella. 2010. Micanzio, Fulgenzio, Dizionario Biografico degli Italiani, 
vol. 74, ad vocem. 

Battista, Anna Maria. 1980. Libertini e moralisti nella Francia del Seicento,  
in Il libertinismo in Europa, a cura di Sergio Bertelli, Milano-  
Napoli: Riccardo Ricciardi Editore. 

Béguin, Katia. 1999. Les princes de Condé. Rebelles, courtisans et mécènes dans la 
France du grand siècle. Seyssel: Champ Vallon. 

Benzoni, Gino. 1973. Venezia nell’età della Controriforma. Milano: Mursia. 

Biondi, Albano. 1974. La giustificazione della simulazione nel Cinquecento, in Eresia 
e riforma nell'Italia del Cinquecento, Miscellanea 1 (Corpus Reformatorum 
Italicorum), Firenze-Chicago: Sansoni: The Newberry Library, 7-68. 

Bodei, Remo. 2002. Destini personali. L’età della colonizzazione delle coscienze. 
Milano: Feltrinelli. 

Borrelli, Gianfranco e Lorenzo Coccoli. 2019. Ragion di Stato e ragioni della Chiesa. 
Napoli: Bibliopolis. 

Botero, Giovanni. 2009. La Ragion di Stato, a cura di Chiara Continisio. Roma: 
Donzelli. 

Bouwsma, William. 1968. Venezia e la difesa della libertà repubblicana. Bologna: Il 
Mulino. 

Catteeuw, Laurie. 2013. Censures et raisons d'État. Une histoire de la modernité 
politique. Paris: Albin Michel.   

Cavaillé, Jean-Pierre. 2002. Dis/simulations. Jules-César Vanini, François La Mothe 
Le Vayer, Gabriel Naudé, Louis Machon et Torquato Accetto. Religion, morale 
et politique au XVII e siècle. Paris: Champion. 

Cavaillé, Jean Pierre, e Antony Molho. 2009.  Dissidence et dissimulation. “Le 
Dossier du Grihl” 3: 2. Ultimo accesso 16 ottobre 2023  
https://journals.openedition.org/dossiersgrihl/3665. 

https://journals.openedition.org/dossiersgrihl/3665


24 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 20, 2/2023 

 

Cavaillé, Jean- Pierre. 2013. Les Déniaisés. Irréligion et libertinage au début de 
l'époque moderne. Paris: Garnier. 

Charbonnel, J. Roger. 1919. La pensée italienne au XVIe siècle et le courant libertin. 
Paris: Champion. 

Clerici, Alberto. 2019. Nicholas of Cusa and Paolo Sarpi: Copernicanism and 
Conciliarism in Early Modern Venice, in Nicholas of Cusa and the Making of 
the Early Modern World, a cura di Simon J.G. Burton, Joshua Hollmann, Eric 
M. Parker, 128-150. Leida: Brill. 

Cozzi, Gaetano. 1958. Sulla morte di fra Paolo Sarpi, in Miscellanea in onore di 
Roberto Cessi, vol. 2, 387-396. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura. 

Cozzi, Gaetano. 1960. “Una vicenda della Venezia barocca: Marco Trevisan e la sua 
eroica amicizia”, Bollettino dell’Istituto di storia della società e dello Stato 
veneziano, II: 61-154. 

Cozzi, Gaetano. 1969. “Nota introduttiva.” in Paolo Sarpi, Opere, a cura di Gaetano 
Cozzi, Luisa Cozzi, tomo 1, 3-37. Milano-Napoli: Ricciardi. 

De la Mothe Le Vayer, Francois. 2015. Dialogues faits à l’imitation des Anciens, a 
cura di Bruno Roche. Paris: Champion. 

De Vivo, Filippo. 2006. “Il vero termine di reggere il suddito’: Paolo Sarpi e la 
gestione dell'informazione”, in Ripensando Paolo Sarpi, a cura di Corrado Pin, 
237-270. Venezia: Ateneo Veneto. 

De Vivo, Filippo. 2012. Patrizi, informatori, barbieri. Politica e comunicazione a 
Venezia nella prima età moderna. Milano: Feltrinelli. 

Dooley, Brendan. 1999. The Social History of Skepticism. Experience and Doubt in 
Early Modern Culture. Baltimore-London: The John Hopkins University Press. 

Dooley, Brendan. 1999b. “De bonne main: les pourvoyeurs de nouvelles à Rome au 
XVIIe siècle”, Annales. Histoire, Sciences Sociales. 54 (6): 1317-1344. 

Frajese, Vittorio. 1994. Sarpi scettico. Bologna: Il Mulino. 

Frajese, Vittorio. 2018. “Struttura e significato dei Pensieri sulla religione di Paolo 
Sarpi”, Rivista Storica Italiana 1: 44-73. 

Frajese, Vittorio. 2019. “Visti da Roma. Paolo Sarpi e Fulgenzio Micanzio nel 
triennio filoprotestante (1606-1609)”, Nuova Rivista Storica 1: 173-201. 

Ginzburg, Carlo. 1970. Il nicodemismo: Simulazione e dissimulazione religiosa 
nell'Europa del '500. Torino: Einaudi. 



Giovanni Scarpato 
“Una scuola di silenzio” 

25 

 

Ginzburg, Carlo. 1992. L’alto e il basso. Il tema della conoscenza proibita nel 
Cinquecento e Seicento, in Id., Miti emblemi spie. Morfologia e storia, 107-
132. Torino: Einaudi. 

Gouverneur, Sophie. 2005. Prudence et subversion libertines. La critique de la 
raison d'État chez François de La Mothe Le Vayer, Gabriel Naudé et Samuel 
Sorbière. Paris: Champion.  

Gracian, Baltasar. 2020. Oracolo manuale ovvero l’arte della prudenza, con un 
saggio introduttivo di M. Fumaroli. Milano: Adelphi. 

Guaragnella, Pasquale. 2006. Fulgenzio Micanzio biografo di Paolo Sarpi, in 
Ripensando Paolo Sarpi. Atti del Convegno internazionale di studi nel 450° 
anniversario della nascita, a cura di Corrado Pin, 461-488. Venezia: Ateneo 
Veneto. 

Infelise, Mario. 2010. “Che di lui non si parli”. Inquisizione e memoria di Sarpi a 
metà ‘600, in Paolo Sarpi. Politique et religion en Europe, a cura di Marie 
Viallon, 349-368. Paris: Garnier. 

Le Roux, Nicolas. 2014. Les guerres de religion. Paris: Belin.  

Pine, Martin L. 1986. Pietro Pomponazzi: Radical Philosopher of the Renaissance. 
Padova: Antenore. 

Machiavelli, Niccolò. 1961. Il principe, a cura di Federico Chabod, Torino: Einaudi. 

Micanzio, Fulgenzio. 1974. Vita di Padre Paolo, in Paolo Sarpi. Istoria del Concilio 
Tridentino, a cura di Corrado Vivanti, vol. 2: 1273-1413. Torino: Einaudi. 

Momigliano, Arnaldo. 1969. Ermeneutica e pensiero politico classico in Leo Strauss, 
in Id., Quarto contributo alla storia degli studi classici e del mondo antico, 
117-128. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura. 

Moreau, Isabelle. 2007. «Guérir du sot». Les stratégies d'écriture des libertins à 
l'âge classique. Paris: Champion.  

Mori, Gianluca. 2022. Atheisme et dissimulation au XVII siecle. Paris: Champion. 

Muir, Edward. 2008. Guerre culturali. Libertinismo e religione alla fine del 
Rinascimento. Bari-Roma: Laterza. 

Pavone, Sabina. 2000. Le astuzie dei gesuiti. Le false istruzioni segrete della 
Compagnia di Gesù e la polemica antigesuitica nei secoli XVII e XVIII. Roma: 
Salerno. 



26 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 20, 2/2023 

 

Pin, Corrado. 2010. Paolo Sarpi senza maschera, in Paolo Sarpi. Politique et religion 
en Europe, a cura di Marie Viallon, 55-103. Paris: Garnier. 

Pintard, René. 1983. Le libertinage érudit dans la première moitié du XVIIe siècle. 
Genève: Slatkine. 

Prosperi, Adriano. 2009. Dissimulazione e confessione, in Dissidence e 
dissimulation, a cura di Antony Molho e Jean-Pierre Cavaillé, Dossier du Ghril, 
3-2; Ultimo accesso 18 aprile 2024. 
https://journals.openedition.org/dossiersgrihl/3671 - entries  

Prosperi, Adriano. 2022. Una rivoluzione passiva. Chiesa, intellettuali e religione 
nella storia d’Italia. Torino: Einaudi. 

Raines, Dorit. 2006. Dopo Sarpi: il patriziato veneziano e l’eredità del servita, in 
Ripensando Paolo Sarpi, a cura di Corrado Pin, 546-649. Venezia: Ateneo 
Veneto. 

Sarpi, Paolo. 1931. Lettere ai protestanti. Bari: Laterza. 

Sarpi, Paolo. 1961. Lettere ai gallicani, a cura di Boris Ulianich, Franz Steiner Verlag 
GMBH-Wiesbaden. 

Sarpi, Paolo. 1969. Opere, a cura di Gaetano Cozzi e Luisa Cozzi, “La letteratura 
italiana. Storia e testi”, in Storici, politici e moralisti del Seicento, tomo 1. 
Milano-Napoli: Ricciardi. 

Sarpi, Paolo. 1974. Istoria del Concilio tridentino, a cura di Corrado Vivanti. Torino: 
Einaudi. 

Sarpi, Paolo. 1996. Pensieri naturali, metafisici e matematici, a cura di Luisa Cozzi e 
Libero Sosio. Milano-Napoli: Riccardi Editore. 

Scarpato, Giovanni. 2022. “Gli arcani dei gesuiti nella polemica dei libertini italiani.” 
Storia del Pensiero Politico. 3, 349-371. 

Snyder, R. Jon. 2009. Dissimulation and the culture of secrecy in early modern 
Europe. Berkeley: University of California Press. 

Strauss, Leo. 1990. Scrittura e persecuzione. Venezia: Marsilio. 

Taranto, Domenico. 1994. Pirronismo e assolutismo nella Francia del ‘600. Studi sul 
pensiero politico dello scetticismo da Montaigne a Bayle (1580-1697). Milano: 
Franco Angeli. 

Ulianich, Boris. 1956. “Sarpiana, La lettera di Sarpi allo Heinsius.” Rivista Storica 
italiana LXVIII: 425-456. 

https://journals.openedition.org/dossiersgrihl/3671#entries


Giovanni Scarpato 
“Una scuola di silenzio” 

27 

 

Ulianich, Boris. 1961. Sarpi e i gallicani. Primi appunti, in Paolo Sarpi, Lettere ai 
gallicani, Ulianich, B. (1961). «Saggio introduttivo. Sarpi e i Gallicani: primi 
appunti». Sarpi 1961, XI-CXLV. 

Ulianich, Boris. 1976. “Il principe Christian von Anhalt e Paolo Sarpi: dalla missione 
veneziana del Dohna alla relazione Diodati (1608).” Annuarium historiae 
conciliorum, VIII: 429-506. 

Ulianich, Boris. 1994. I Gesuiti e la Compagnia di Gesù nelle opere e nel pensiero di 
Paolo Sarpi, in I Gesuiti a Venezia. Momenti e problemi di storia veneziana 
della Compagnia di Gesù. Atti del Convegno di Studi (Venezia 1990), a cura di 
M. Zanardi, 233-262. Padova: Gregoriana. 

Ulianich, Boris. 2006. “Teologia paolina in Paolo Sarpi.” In Corrado Pin (ed.), 
Ripensando Paolo Sarpi, Venezia: Ateneo Veneto, 73-101. 

Villari, Rosario. 2003. Elogio della dissimulazione. La lotta politica nel Seicento. Bari-
Roma: Laterza. 

Vivanti, Corrado. 1974. “Introduzione” in Sarpi, Paolo, Istoria del Concilio 
Tridentino, 29-92. Torino: Einaudi. 

Wooton, David. 1983. Paolo Sarpi between Renaissance and Enlightenment. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Yates, A. Frances. 1944. “Paolo Sarpi's "History of the Council of Trent." Journal of 
the Warburg and Courtauld Institutes. 7: 123- 143. 

Zagorin, Perez. 1990. Ways of Lying: Dissimulation, Persecution and Conformity in 
Early Modern Europe. London: Harvard University Press. 

 

 

 

Giovanni Scarpato è ricercatore in “Storia delle dottrine politiche” presso il Dipartimento 
di Scienze Politiche dell’Università Federico II di Napoli. Ha pubblicato saggi e ricerche sul 
pensiero politico dell’età moderna e della Restaurazione, con particolare riferimento al 
pensiero politico di Giambattista Vico. Ha pubblicato le monografie Giambattista Vico 
dall’età delle riforme alla Restaurazione. La Scienza nuova tra Lumi e cultura cattolica 
(Roma, Aracne,2018); Verso governi umani. Politica e storia in Luigi Blanch (2018). Ha 
curato con Gennaro Maria Barbuto il volume Polis e polemos. Giambattista Vico e il 
pensiero politico, (2022). Attualmente è in corso di pubblicazione per Mimesis il volume 
Occasioni di libertà. Percorsi del libertinismo politico tra Italia e Francia. 

Email: giovanni.scarpato@unina.it  

mailto:giovanni.scarpato@unina.it

