Politics. Rivista di Studi Politici
www.rivistapolitics.eu

n. 20 (4), 2/2023, 1-28
Creative Commons BY-NC

ISSN 2785-7719

Guida editori s.r.l.

«Una scuola di silenzio». Maschere della dissimulazione e forme della
comunicazione politica in Paolo Sarpi

Giovanni SCARPATO

Abstract

This article discusses the relationship between Sarpi and dissimulation. The Venetian friar
criticizes the Jesuits because through aequivocatio they use language to deceive. At the
same time, however, Sarpi believes that it is permissible to make use of dissimulation so as
not to put oneself at risk, even to the confessor. From a religious point of view he is also
convinced that not all opinions and doubts should be disclosed. Sarpi, as advisor to the
Venetian senate during the Interdict advised a strategy based on dissimulation, as in many
cases it was necessary to keep political news secret. A few years later, however, he
declared that the State should react to the publication of libels that challenged the
obedient relationship of subjects to the state. Sarpi, therefore is both a theorist of
dissimulation and one of the first protagonists in the formation of a sphere of public
opinion based on the circulation of news.

Keywords

Dissimulation - Sarpi - Jesuit - Venice - Public Opinion

La maschera e il camaleonte

| giorni che precedettero la morte di Paolo Sarpi, avvenuta il 15 gennaio 1623,
destarono profondo interesse a Venezia. Al suo capezzale accorsero molte
personalita della cultura e della politica veneziane tutte interessate a cogliere
gualsiasi segno o espressione significativa fosse occorsa nelle ultime ore di quel
frate, da molti ritenuto per la sua dottrina “miracolo del suo secolo”, ma ridotto
ormai da lunghi travagli in condizione quasi esangue. Sarpi era entrato
giovanissimo nell’ordine dei Servi di Maria ed aveva condotto una giovinezza
appartata, dedicandosi all’approfondimento dei suoi interessi di studio che


http://www.rivistapolitics.eu/

2

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 20, 2/2023

spaziavano dalla filosofia alla storia ecclesiastica, dal diritto alla medicina. La
sua figura aveva assunto notorieta europea solo all’eta di cinquantaquattro
anni, in occasione della grave crisi dell’Interdetto che oppose Venezia al papato.
Nel 1606, infatti, il pontefice Paolo V, in polemica con alcuni provvedimenti del
Senato in materia di immunita ecclesiastiche e limitazione all’acquisto di nuove
proprieta da parte della Chiesa aveva scagliato I'Interdetto nei confronti della
Serenissimal. Il Senato veneziano aveva allora incaricato il servita di difendere
le ragioni del potere secolare. Era wuna decisione anomala poiché
tradizionalmente i vertici della Repubblica erano estremamente restii
nell’avvalersi della collaborazione di un uomo di Chiesa, specie in un frangente
in cui era messa in discussione la natura dei rapporti di obbedienza tra il clero e
il papato. Gli scritti che Sarpi appronto durante quella crisi furono considerati a
lungo un monumento al diritto ecclesiastico veneziano e un modello
impareggiabile nel campo dell’argomentazione storico-giuridica. Guadagnarono
pero al loro autore I"odio fanatico dei cattolici intransigenti, in particolare della
Curia romana, da cui provennero i due gravi attentati contro la sua persona, ai
quali il servita sopravvisse in maniera fortunosa. Anche quando I’anno
successivo la crisi con Roma si chiuse con un “accomodamento” tra le parti Sarpi
continuo a collaborare con le istituzioni veneziane. Per ragioni allo stesso tempo
religiose e politiche Sarpi tenne una vasta corrispondenza con gli esponenti piu
rappresentativi del mondo riformato. Questi ultimi pero non riuscirono mai ad
appurare se il servita si fosse convertito alla riforma poiché — nonostante alcune
dichiarazioni di soddisfazione per «lI’avanzamento dell’Evangelio» in Europa — il
frate non volle mai impegnarsi in una pubblica dichiarazione di fede. Altrettanta
ambiguita circondava I'Istoria del Concilio tridentino, pubblicata nel 1619 con il
nome fittizio di Pietro Soave Polano. Sarpi volle pubblicarla fuori dall’ltalia,
facendo pervenire i capitoli dell’opera in forma manoscritta a Marco Antonio de
Dominis, I'ex arcivescovo di Spalato che durante l'Interdetto era passato a
Londra sotto la protezione di Giacomo |2. Nonostante fosse stato pil volte
sollecitato a confessare la paternita dell’opera il servita si nascose sempre
dietro al silenzio o a risposte elusive. Anche per queste ragioni Sarpi continuera
ad essere per i suoi contemporanei una sorta di enigma vivente. Non molto
diversa si presenta la condizione degli storici odierni che faticano — nonostante
I"ampiezza dei materiali a loro disposizione —a comporre un ritratto coerente e
unitario della sua personalita. Del resto, durante la sua lunga vita il servita non

! Tra la vasta letteratura sull’argomento mi limito a richiamare Bouwsma 1968; Benzoni 1973, 50-78;
De Vivo 2012.
2 Yates 1944; Vivanti 1974, 84-102.



Giovanni Scarpato | 3
“Una scuola di silenzio”

cedette mai alle insistenze di coloro che volevano effigiarlo in ritratto. L'unica
immagine del padre Paolo che abbiamo a disposizione venne di fatto estorta da
un emissario degli Stuart®. Essa mostra il volto ossuto, quasi scheletrico del
servita, con i segni della cicatrice nel punto in cui si era conficcato il pugnale del
suo attentatore. Quel pugnale in cui egli riconobbe, inequivocabile — come ebbe
a dire ai medici che lo assistevano - lo «stilo romanae curiae»®.

Anche per queste ragioni la morte di Sarpi, e stato scritto, assumeva il valore di
una scena barocca, dove ogni gesto o espressione poteva caricarsi di significati
reconditi®. Era una condizione bene espressa dal padre Micanzio, principale
collaboratore di Sarpi, il quale nella biografia a lui dedicata riserva pagine
significative alla descrizione della sua morte, poiché, scriveva, «‘l nodo della
morte & sincero argomento della vita e leva tutte le maschere»®. Molti
attendevano un momento di verita in un’esistenza segnata dal silenzio, dalla
riflessione e dalla prudenza. Tutti confidavano sul fatto che Sarpi, negli ultimi
istanti della sua vita, smettesse la maschera che si era imposto. Un episodio
analogo era avvenuto quasi un secolo prima, il 18 maggio 1525, in occasione
della morte di Pietro Pomponazzi. Il filosofo padovano, noto per le sue teorie
controverse circa la mortalita dell’anima era stato incalzato, nelle ultime ore

3 «Un particolar anco non si pud tacere in tal proposito, cioé la ferma risoluzione di non lasciar cosa
o di sua mano o d’altri, che lo facesse nominare, come di lasciarsi mai ritrarre dal naturale, con tutto
che da re e da prencipi grandi ne sia stato ricercato. E se bene vanno attorno suoi ritratti dal
naturale, tutti sono copie d’uno, che si dice esser nella galeria d’un gran re, che gli fu tolto contra
sua voglia e con bel stratagema», (Micanzio 1974, 1373).

4 Sarpi sarebbe stato avvertito circa la possibilita di un attentato contro la sua persona da Gaspare
Scioppio durante una sua visita a Venezia nel corso della quale gli saranno sequestrati alcuni
manoscritti di Campanella in favore della monarchia spagnola (presumibilmente gli Antiveneti che
Sarpi in quella circostanza ebbe modo di leggere). Sarpi ignoro quell’avvertimento poiché «esser
cosa [un attentato] machinata contra imperatori, esseguita contra re e prencipi grandi, non contra
privati di si bassa fortuna come egli era» (Micanzio 1974, 1347). Nella stessa fonte cosi € narrato
I'attentato: «Sei mesi dopo I'accomodamento successe un accidente che diede molto da dire al
mondo e comprobd che ‘I Scioppio non aveva parlato in aria, e che gl’iterati avvisi al padre di
guardarsi non erano superflui. Imperoché la sera delli 5 ottobre, circa le 23 ore, ritornando il padre
al suo convento di San Marco a Santa Fosca, nel calare la parte del ponte verso le fondamenta, fu
assaltato da cinque assassini, parte facendo scorta e parte I'essecuzione, e resto I'innocente padre
ferito di tre stilettate, due nel collo et una nella faccia, ch’entrava all’orecchia destra et usciva per
apunto a quella valicella ch’é tra il naso e la destra guancia, non avendo potuto I'assassino cavar
fuori lo stillo per aver passato I'osso, il quale resto piantato e molto storto» (Micanzio 1974, 1348).
Viene esaltata la pazienza con cui affronta le settimane di convalescenza: «Come una volta mosse a
riso tutti i medici e chirurghi, che non erano meno di dodici, perché nel medicarlo, dicendo
I’Acquapendente non aver medicata ancora la piu stravagante ferita, prontamente il padre disse: «E
pure il mondo vuole che sia data stilo Romanae Curiae» (Micanzio 1974, 1354).

5> Guaragnella 2006. Si veda anche Cozzi 1958.

6 Micanzio 1974, 1404.



4

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 20, 2/2023

della sua vita, a pronunciarsi sull’esistenza di una vita ultraterrena’. In entrambi
i casi vi era, in questa attesa, qualcosa di profondamente in sintonia con la
visione controriformistica della morte che per gli uomini del tempo costituiva
una esperienza di verita, in cui si potevano cogliere interventi divini volti a
confermare la probita del morente o, al contrario, a manifestare nei suoi
confronti I'annuncio della imminente punizione divina. Non a caso, la
letteratura religiosa del tempo era ricca di testimonianze, spesso esorbitanti,
sulla cattiva morte che era toccata agli eretici e ai riformatori protestanti. Ma le
opere di Sarpi mostravano la sua lontananza da questo tipo di mentalita.
Nell’Istoria del Concilio tridentino, ad esempio, si era soffermato sulla morte di
Lutero, avvenuta il 18 febbraio 1546, il cui annuncio era stato salutato con
giubilo da coloro che presero parte alle prime sessioni del Concilio, anche per
via di «molte circostanze portentose e favolose [...] le quali s’ascrivevano a
miracolo e vendetta divina»®. Sarpi destituiva di fondamento lo stupore di
qguesti uomini zelanti. A suo parere, le sofferenze fisiche che precedettero la
morte di Lutero dovevano essere considerate alla stregua di fatti ordinari per un
uomo che aveva ormai raggiunto i sessantatré anni d’eta. Altrettanto infondata
era l'idea che la morte del riformatore potesse arrestare la diffusione della
riforma. Lutero, sosteneva Sarpi, era stato solo I'artefice di circostanze storiche
che avrebbero avuto un loro svolgimento anche se non fosse stato il caparbio
monaco agostiniano a intraprenderle: «Martino fu solo uno de’ mezi e che le
cause furono altre piu potenti e recondite»®.

Sulla scena della morte di Sarpi si appuntd anche l'attenzione delle autorita
veneziane che chiesero ai presenti una sorta di relazione giurata sui fatti a cui
avevano assistito. Si trattava di una precauzione volta ad evitare l'inevitabile
susseguirsi di voci orchestrate ad arte dal partito filo-romano. Tra queste
testimonianze spicca quella del gia richiamato Micanzio, il quale dichiard che
Sarpi, prima di spirare, aveva ricevuto i sacramenti. Ma avverti — forse per
tutelare sé stesso — di aver scritto quella relazione in uno stato di profonda
confusione dovuta al forte legame che lo univa al confratello morente. Questa
circostanza spiegherebbe la difformita della sua dichiarazione rispetto a quella

71l filosofo morente, sospetto per la sua idea della mortalitd dell’anima, esclama: «Abeo loetus
abeo». Et questi da cui sono informato di queste cose, gli rispose: «Quo ergo vultis abire domine?».
Et egli: «Quo mortales omnes». Onde costui un’altra fiata gli disse: «Et quo erunt mortales?». Gli
rispose: «Quo ego et alii». Et in questo lo incominciarono a confortare et di novo a porgerli al cibo.
Ma lo stoico indignato comincio a gridare. «Sinite, volo abire», Lettera datata 20 maggio 1525 in M.
Sanuto, Diarii, vol. XXXVIII Col. 388, cit. in Pine 1986, 51.

8 Sarpi 1974, 254.

9 Sarpi 1974, 255.



Giovanni Scarpato
“Una scuola di silenzio”

di altri, i quali sostennero che Sarpi aveva ricevuto l'eucaristia ma aveva
rifiutato la confessione.

La confessione come arcano politico

Ma qual era il giudizio di Sarpi sulla pratica della confessione? La valorizzazione
di questo sacramento e la sua rigorosa codificazione teorica e giuridica
costituiscono uno dei momenti centrali della poderosa opera di disciplinamento
sociale intrapresa dalla chiesa della Controriforma?’. Molti perd gia in quella
fase contestarono il carattere pervasivo della confessione e cominciarono ad
affinare alcune tecniche tipiche dei teorici della dissimulazione. In particolare,
divenne ricorrente l'idea della liceita di una strategia dell’ambiguita e della
reticenza nei confronti del confessore, cosi come avveniva nei riguardi dei
tribunali secolari che imponevano la loro autorita con metodi spesso arbitrari.
Come ha scritto Remo Bodei, la dissimulazione costituisce I'unica risposta
possibile ai problemi posti dall’eta della storia europea che corre tra la Riforma
protestante e la pace di Westfalia. In questa fase il potere affina nuovi
dispositivi di coercizione e di controllo orientati, non solo ad ottenere
I'obbedienza esteriore, ma a “colonizzare le coscienze”. In particolare, la nascita
dei tribunali di coscienza spinge «molti a cercare rifugio nell’interiorita [...]
inducendo i dissenzienti alla dissimulazione [...] e i libertini a separare I’ossequio
esteriore alle leggi dall’effettiva condotta»?’.

Tornando a Sarpi, per la chiarificazione di questo problema risulta preziosa,
ancora una volta, una pagina della sua biografia scritta da Micanzio.
Apprendiamo che nel 1574 Sarpi fu chiamato a Milano presso il cardinale Carlo
Borromeo, desideroso di impiegarlo nella riorganizzazione della sua diocesi.
Quel soggiorno duro solo pochi mesi e tutti gli elementi a nostra disposizione
cospirano nell’accreditare lipotesi che Sarpi non nutrisse una particolare
ammirazione per il Borromeo, il quale — scrive Micanzio - lo avrebbe destinato
ad ascoltare le confessioni «contro ogni sua inclinazione»!?. Del resto, in un
commento alla Relazione dello stato della religione dell’anglicano Sandys il
servita non avrebbe esitato a definire la confessione come il «principale arcano

13

del papato»*?, strumento di controllo sulla massa dei fedeli, connotato di

10sj vedano le pagine recenti di Prosperi 2022.

11 Bodei 2002, 254-255.

12 Micanzio 1977, 1286.

13 Nelle postille che Sarpi aggiunse in forma anonima a Sandys, Relazione dello stato della religione,
in Sarpi 1969, 247-295.

5



6

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 20, 2/2023

valenze politiche e repressive. La confessione non solo consentiva la
circolazione di informazioni dalla massa dei fedeli fino ai vertici della curia,
come era accaduto durante I'Interdetto!®, ma era anche usata dal papato per
trasmettere massime politiche che non potevano essere divulgate
pubblicamente. Ancora in un suo consulto del 1620 per il senato veneziano, il
servita notava come i nemici della Repubblica (in particolare i gesuiti),
escogitassero argomenti per indebolire la fiducia dei sudditi verso l'autorita,
usando non solo scritture diffamatorie ma anche facendo circolare false notizie
all’lombra del confessionale®.

Sarpi era convinto della natura politica della pratica confessionale e fu partecipe
del dibattito tipico di quella stagione circa la natura delle dichiarazioni che
erano rese al confessore. Questa ipotesi € avvalorata da un passo di Micanzio.
Nel 1585, durante il suo primo anno passato a Roma, Sarpi strinse amicizia con il
teologo gesuita Martin de Azpilcueta, noto come il dottor Navarro, celebre tra
I'altro per aver difeso I’arcivescovo Carranza in un importante processo per
eresial®. L'ammirazione che Sarpi riserva al Navarro & significativa ai fini del
nostro discorso perché il teologo spagnolo fu tra i primi a istruire un nesso tra
confessione e dissimulazione, affermando la liceita dell’uso della riserva
mentale da parte dei penitenti'’. Secondo il Navarro la confessione veniva resa
a Dio, non al sacerdote, per questa ragione il fedele per custodire un segreto, o
difendere sé stesso, poteva essere reticente e fornire dichiarazioni incomplete
se non ambigue®,

14 Sarpi a Groslot de I'lsle, 9 dicembre 1608, in Sarpi 1931, vol. 1, 51.

15 «e quello che piu & da stimare, eccitano anco li predicatori e confessori a fare de’ sinistri uffici
nelle confessioni et in altri colloqui religiosi, li quali di quanta efficacia siano, non abbiamo bisogno
impararlo dalle istorie. L’eta nostra ha visto una lega formata in Francia col mezzo de confessori, che
ha potuto levar lo stato e la vita ad un potentissimo re, le reliquie di quella non sono ancora tutte
ben estinte», Del confutare scritture malediche, (Sarpi 1969, 1170-1171).

16 Micanzio 1974.

17 sul rapporto tra dissimulazione e confessione, con particolare riferimento al Navarro, Zagorin
1992, 153-185 e Prosperi 2009.

18 Scrive Prosperi 2009: «Fu invece il Navarro a difendere senza mezzi termini I’obbligo del segreto. Il
suo Enchiridion Confessariorum fu diffusissimo fra i confessori. Non solo: il dottor Navarro nego che
si potesse fulminare la scomunica per gli atti interiori, i movimenti del pensiero. Ma soprattutto fu
autore di quella distinzione fra I'orecchio del confessore e I'orecchio di Dio che apriva la porta
centrale della confessione all’arte della riserva mentale: si dice una cosa e si pensa I'opposto perché
meta della frase non viene pronunziata. Non la intendono le orecchio del confessore, ma la intende
Dio che & colui di cui il confessore & ministro delegato. La confessione si fa a Dio, dunque la frase
vera & quella completa che il confessore non intende. La tesi fu sostenuta da Azpilcueta per una
questione di causa matrimoniale ma la sua validita fu estesa sia alle risposte del penitente al
confessore sia alle risposte del confessore al giudice».



Giovanni Scarpato
“Una scuola di silenzio”

Ingannare con le parole

Sembrerebbe quindi che Sarpi approvasse il ricorso alla riserva mentale e alla
aequivocatio nella maniera in cui la teorizzavano molti scrittori gesuiti nei loro
trattati. Sappiamo pero che il frate veneziano fu tra i piu tenaci oppositori degli
ignaziani al punto da contribuire a fondare la leggenda nera della Compagnia di
Gesu?. Secondo il servita i gesuiti adottavano una politica mondana orientata a
rafforzare il potere del papa e della monarchia spagnola. A suo giudizio, la
cooperazione di queste due forze stava stringendo I'ltalia in una morsa di
cattiva politica e di conformismo religioso. Si trattava di un dominio inedito
anche perché condotto avvalendosi di massime politiche perlopiu occulte.
Inoltre, Sarpi accusava i gesuiti di aver istigato alcuni dei piu controversi
accadimenti che avevano segnato l'apertura del secolo, in particolare la
congiura delle polveri e I’assassinio di Enrico IV. In tutti questi episodi Sarpi era
convinto che i gesuiti si fossero serviti della confessione per eccitare i
sentimenti di alcuni fanatici al punto da spingerli ad azioni delittuose. Vi
sarebbe stata quindi nella pratica dei gesuiti un dualismo tra la loro dottrina
ufficiale e le loro pratiche segrete?. Sarpi si fece critico instancabile dei criteri
di condotta degli ignaziani, basati non solo sulla divaricazione tra la loro
dottrina espressa e quella recondita, ma soprattutto sull’arte di praticare
I"aequivocatio. Se la dottrina del regicidio era esecrabile ancora di piu lo era
qguella secondo cui era lecito giocare con I"'ambiguita delle parole:

Perniciosissima & la loro dottrina sul regicidio, lo affermo, perché ne deriva
la rovina per lo stato, ma il loro insegnamento che & lecito servirsi senza
commettere peccato dell’ambiguita delle parole e della riserva mentale —
dottrina questa che distrugge ogni relazione umana — e |'arte di ingannare,
la piu perniciosa nei riguardi delle virtl, oserei dire, ripeto, che questa
dottrina e piu esiziale di quella riguardante il regicidio. Cosa infatti e
possibile fare o trattare con quelli che coprono la menzogna col manto
della virtu? (Sarpi 1969, 267-268).

Se in passi come questo il servita pronuncia una condanna senza appello
dell’aequivocatio, in altri momenti della sua riflessione egli sembra propendere
per la liceita di pratiche prudenziali non molto dissimili da quelle sottilmente
elencate dai gesuiti nei loro manuali di casuistica. Una necessita ben espressa in

19 Scarpato 2022.
20 pavone 2000.

7



8

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 20, 2/2023

una sua lettera dell’agosto 1610 a Leschaissier: «Quod ad Jesuitas attinet, bene
quidam eorum dixit lesuita est omnis homo; chamaleontem habes»?!.
Rivolgendosi allo stesso Leschassier, nel dicembre 1611, Sarpi notava come nella
sua cerchia «cogamur et maiori cautione uti, et saepe dissimulatione»; ma si
affrettava a precisare che la dissimulazione da loro usata era «non illa quidem
iesuitica, quae purum et merum mendacium est, sed ea quae taciturnitate et
silentio valet»?2,

Vi era quindi nella visione del frate servita la distinzione tra una cattiva
dissimulazione e una buona dissimulazione, la prima basata sulla frode e sulla
volonta di ingannare il prossimo, la seconda giudicata come un esercizio
prudente e onesto. Attingere ai codici della dissimulazione poteva considerarsi
lecito (e per molti versi inevitabile) quando emergeva la necessita di difendere
sé stessi da possibili minacce. Occorreva distinguere questa forma di prudenza
dalla cattiva dissimulazione — come quella che a suo avviso praticavano i gesuiti
per ragioni politiche - esercitata al solo scopo di ingannare e confondere le
menti. Questo uso ambiguo del linguaggio equivaleva alla menzogna. Come ha
scritto Corrado Pin, per Sarpi la dissimulazione rappresentava una sorta di
“metodo di lavoro”?3, uno strumento da impiegare per necessita, ma non vi era
in lui nessun compiacimento nel metterla in pratica. La sua preoccupazione era
qguella di distinguersi da coloro che facevano della menzogna una sorta di
seconda natura®*.

Persecuzione e reticenza

Leo Strauss, in un saggio del 1941 su Persecution and the art of writing®, notava
come scienziati e uomini di lettere si fossero da sempre dovuti scontrare con
I'intolleranza che le societa tradizionali riservavano a coloro che osavano
mettere in discussione le opinioni tramandate in materia politica e religiosa.
Durante I'’eta moderna diversi stati europei si dotano di un apparato repressivo
esteso territorialmente e implacabile nei suoi metodi coercitivi. | dotti non
potevano ignorare questo stato di cose e nell’esporre il loro pensiero dovevano

21 Sarpi 1961, 87.

22 Sarpi 1961, 100.

23 Pin 2010.

24 Sarpi 1961, 79. Scrive ancora: «lugo preminur quod quidam amant alii levius exoptant, quidam
excutere prorsus vellent; in postremis ego» (Sarpi 1961, 56).

25 Strauss 1990.



Giovanni Scarpato
“Una scuola di silenzio”

sempre considerare i rischi cui potevano andare incontro?®. Per questa ragione
molti scrittori adottarono un’autentica strategia della reticenza?’. Se ad
un’analisi superficiale essi mostravano di condividere le idee comuni, ad un
livello piu recondito disseminavano i loro scritti di considerazioni criptiche,
sfidando i veri saggi, i soli che ritenessero degni di considerazione, a “leggere tra
le righe” per cogliere la reale natura del loro insegnamento.

L'itinerario intellettuale e biografico di Paolo Sarpi puo essere inteso all’interno
di questa tradizione in cui era ricorrente I'elogio del silenzio e del segreto. Del
resto, il ruolo di consultore assunto dal servita richiedeva singolari qualita di
prudenza e discrezione, nonché la disponibilita a non rivelare le informazioni di
cui si entrava in possesso. Si trattava di una prassi istituzionale che comportava
il sottoporsi a regole di condotta molto ferree e, in maniera implicita, a essere
oggetto della vigilanza occhiuta esercitata dal Consiglio dei Dieci.

Non e azzardato affermare che Paolo Sarpi fu un autentico maestro della
dissimulazione. Cosi lo rappresentarono i suoi contemporanei, i quali lo
considerarono una sorta di enigma vivente, una personalita la cui essenza era per
molti versi impenetrabile. Diverso il giudizio dei cattolici del partito filopapale, i
quali lo ritennero a tutti gli effetti un’ipocrita, un calvinista mascherato.

Nel Seicento, la pratica della dissimulazione non attiene solo alla sfera della
morale e della condotta individuale ma si afferma come una questione di
primaria importanza nella trattatistica politica. Per intendere questo aspetto
occorre acclimatarsi con la concezione barocca della politica. Secondo questa
visione la politica non consiste solo nell’elaborazione di strategie di azione e
nell’espressione del pensiero ma richiede un insieme di pratiche, un
patrimonio di tecniche che attengono alla psicologia e al “governo del corpo”.
La dissimulazione, in tal senso, traccia dei codici di comportamento che
investono non solo la parola (o il silenzio) ma anche gli ambiti del linguaggio
fisico e gestuale.

26 villari 2003, mette bene in luce come il ricorso alla dissimulazione fosse giustificato anche dalla
presenza in uno stato come il Regno di Napoli — attraversato da frequenti rivoluzioni urbane - dalla
presenza di un sistema penale per molti versi arbitrario, fondato sull'idea del valore esemplare e
ammonitivo che si attribuiva al supplizio.

27 E |'espressione utilizzata da Momigliano 1969. Zagorin 1992, 11, critica il saggio di Strauss e
segnala i limiti e le notevoli forzature esegetiche tipiche di molti suoi allievi: «The dissimulation
ascribed to a particular author must be proved or at least shown to be highly probable in light of all
the evidence, not merely assumed. Moreover, the text must be treated with scruple and caution,
not wrested and strained to yield a preconceived conclusion».

9



10

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 20, 2/2023

Sulle pratiche di dissimulazione: una storia umbratile

Nel contesto intellettuale dell’Europa moderna il dibattito sulla dissimulazione e
molto fitto?®. La piu esemplare definizione di essa si trova nelle pagine della
Dissimulazione onesta del napoletano Torquato Accetto, il quale chiariva come
dissimulare non equivalesse a mentire (e quindi fosse esercizio prudente e
cristiano) perché «si simula cid che non &, si dissimula quello che é»?°.
Dissimulare consiste nel coprire la verita, quindi chi dissimula non mente. Nel
caso di Accetto la dissimulazione e giudicata come una pratica necessaria
innanzitutto per ragioni di natura difensiva. Come ha notato Villari, lo scrittore
napoletano viveva in un regno attraversato da notevoli tensioni sociali che la
corona spagnola aveva deciso di gestire ricorrendo a metodi particolarmente
assertivi®, In contesti simili I'individuo ha il diritto di difendere se stesso
dall’autorita, specie quando essa assume posture dispotiche. Quest’idea, del
resto, era in sintonia con le acquisizioni dell’antropologia politica seicentesca
orientata a mostrare con incontrovertibili argomenti geometrici come
nell’individuo fosse prevalente I'impulso all’autoconservazione.

Il concetto di dissimulazione non nasce certo con Accetto (al quale pero spetta il
merito di aver sviscerato la questione con raro acume critico), se ne trovano
infatti definizioni esaustive gia nell’ambito della filosofia scolastica®l. Ma & solo
tra il sedicesimo e diciassettesimo secolo che la dissimulazione viene sempre piu
a definirsi come wuna pratica specifica dell’agire politico, non sempre
agevolmente distinguibile dalla frode o dalla menzogna. Si pensi al riguardo ai
precetti di Machiavelli, il quale esortava il principe a coltivare una sembianza di
virtu, a simulare qualita morali anche quando non le possedeva, poiché nella
politica il piano dell’apparenza prevaleva su quello della realta, per cui «ognuno
vede quello che pari, pochi quello che sei»2. Con la riforma protestante, invece,
la dissimulazione & chiamata in causa dai riformati che difendono la liceita delle
proprie convinzioni religiose contro I'invadenza delle autorita statali sollecite a
preservare con qualsiasi mezzo I'uniformita religiosa. Nasce cosi la figura del

28 Tra la vasta bibliografia sull’argomento mi limito a richiamare i lavori di Ginzburg 1970, Biondi
1974, Zagorin 1992, Cavaillé 2002, Villari 2003, Snyder 2009.

29 Accetto 2012, 23-24: «Non essendo altro il dissimulare, che un velo composto di tenebre oneste e
di rispetti violenti: da che non si forma il falso, ma si da qualche riposo al vero, per dimostrarlo a
tempo; e come la natura ha voluto che nell'ordine dell'universo sia il giorno e la notte, cosi convien
che nel giro delle opere umane sia la luce e I'ombra, dico il procedere manifesto e nascosto,
conforme al corso della ragione, che regola della vita e degli accidenti che in quella occorrono».

30 villari 2003.

31 Cavaillé 2002.

32 Machiavelli, Principe, cap. XVIII.



Giovanni Scarpato
“Una scuola di silenzio”

nicodemita — centrale negli studi sulla vita religiosa italiana del Cinquecento -
colui che pubblicamente professa la religione cattolica ma segretamente
osserva la fede riformata.

Il dibattito sulla dissimulazione assume poi una valenza specifica con la
letteratura della ragion di Stato che individua come principale compito del
politico quello di celare gli “arcani”, senza pero cadere nelle astuzie suggerite da
Machiavelli, da piu parti tacciato di empieta e ateismo.

L'Istoria del Concilio tridentino di Sarpi partecipa di questa tradizione. In
particolare, I'autore mostra la capacita di leggere i fatti narrati interpretandoli
all’interno delle categorie essenziali della ragion di Stato. Non a caso I'opera,
che non fu mai stampata in Italia per tutto il Seicento, circolo largamente in
Francia, dove Sarpi venne considerato dai libertini francesi e dai regalisti
gallicani come un continuatore della tradizione realistica inaugurata da
Machiavelli34.

Nell’lstoria la dissimulazione appare, in primo luogo, come un aspetto
essenziale della condotta di quei pontefici che gestirono le fasi preparatorie del
concilio. La loro abilita sarebbe stata quella di mettere in atto iniziative per
prepararne I'apertura dissimulando la loro decisa volonta di non intraprenderlo.
Tale ambiguita era dovuta alla loro condizione di manifesta inferiorita nei
rapporti di forza rispetto all'imperatore Carlo V, che di quel concilio era
sostenitore convinto. Era ispirata, inoltre, alla convinzione che mutare i costumi
della chiesa e intraprenderne la riforma potesse rivelarsi estremamente
pericoloso. Le gerarchie romane in questo senso non sembravano in grado di
uscire dall’idea, tipica della ragion di Stato, secondo cui le innovazioni sono
intrinsecamente dannose e che la politica € essenzialmente arte della
conservazione®.

Le pagine in cui Sarpi tratta del rapporto tra Carlo V e Clemente VIl risentono
dell’idea secondo cui il primo dovere del politico deve essere quello di non
rivelare I'arcano su cui si basa la propria condotta. Cosi, la capacita di
dissimulare e centrale nella personalita del papa mediceo, il quale possedeva
«gravita naturale ed esemplare parsimonia e dissimulazione»3®, Questa
tendenza a intermettere ostacoli e impedimenti fittizi sulla strada del concilio

33 Biondi 1974 e Ginzburg 1974.

34 Sj tratta di un giudizio formulato da Charbonnel 1919 sulla base di una ricca documentazione
testuale. Si veda anche il documentato lavoro di De Franceschi 2009.

35 Borrelli-Coccoli 2019.

36 Sarpi 1534.

11



12

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 20, 2/2023

era caratteristica anche di Paolo Il «prelato di buone qualita, e che fra tutte le
sue virtl, di nessuna faceva maggior stima che della dissimulazione»3’. Paolo Il
non si diceva sfavorevole all’apertura della sinodo solo perché «vedeva
benissimo questo colore di concilio li poteva servir a coprire molte cose».

Nel corso del Seicento si verifica un’autentica proliferazione della trattatistica
prudenziale che rende il dibattito sulla dissimulazione particolarmente fitto.
Baltasar Gracian ne tesseva le lodi, ritenendo necessario affinarsi in essa, non
solo per 'uomo di stato ma anche per coloro che volessero avere successo in
societa3®. Secondo Gracian e i trattatisti barocchi dissimulare vuol dire riuscire a
controllare non solo la parola ma persino la piu recondite espressioni del corpo:
il Breviario dei politici dello pseudo-Mazzarino offre una fenomenologia assai
espressiva di questa nuova prossemica politica.

Negli ultimi decenni la letteratura critica sul libertinismo ha approfondito il
legame tra filosofie libertine e dissimulazione®. Il libertino, infatti, considera se
stesso come il detentore di un sapere elitario, trasmissibile solo agli “esprit
fort”. Nessuna tentazione di persuasione lo anima, nessun proselitismo lo tenta.
Al contrario, egli adotta strategie particolarmente elaborate per coprire la
verita. Negli scrittori libertini la dissimulazione rappresenta lo sbocco inevitabile
della sostanziale scissione che essi sperimentano tra le proprie convinzioni
interiori e gli atteggiamenti che mettono in atto nella vita pubblica. Se
I’erudizione storica spinge i libertini a dubitare di tutto, la loro idea
sostanzialmente conservatrice della societa, unita alla piu volte asserita
constatazione dei limiti propri dell’agire politico, li spinge a vivere seguendo la
morale comune®,

“Abbi verba in tua potestate”

Tornando a Sarpi, occorre precisare come nel suo rapporto con la
dissimulazione incidano diversi fattori di natura biografica che non possono
essere ignorati. Sarpi aveva lavorato presso la corte papale ma ne aveva
ricavato un’impressione fortemente negativa. Non era mai riuscito ad integrarsi
in essa, né a riceverne benefici e avanzamenti significativi. Inoltre, era stato
imprudente nel confessare per iscritto il proprio malcontento ad un confratello,

37 sarpi 1977, 115.

38 Gracian 2020.

39 Gouverneur 2005; Moreau 2007; Mori 2022.
40 Battista 1980; Taranto 1994.



Giovanni Scarpato
“Una scuola di silenzio”

il quale piu tardi non esitera a servirsi di quella lettera per screditarlo®l. Questa
circostanza dovette consigliargli ulteriore prudenza e ispirargli le molte
affermazioni sulla necessita della dissimulazione che si trovano nei suoi
Pensieri*?. 'esperienza della corte di Roma e le trame ordite all’interno del suo
ordine monastico, contribuirono a far maturare quegli accenti di sfiducia e
disincanto sulla realta italiana che sono ricorrenti nelle sue lettere. In Italia,
afferma Sarpi, &€ impossibile vivere senza indossare una maschera: «Ego eius
ingenii sum, ut, velut Chamaleon, a conversantibus mores suam: verum, quo ab
occultis, et tristis haurio, invitus incordio: hilares et apertos, sponte ac libere
accipio: personam coactus fero, licet in Italia nemo sine ea esse possit»*.

A un suo corrispondente ginevrino che gli chiedeva di intraprendere un lungo
soggiorno a Venezia Sarpi rispondeva che «venire in Italia non serve se non per
divenire ipocrita»®. Inoltre, Sarpi partecipava di quella cultura padovana che
aveva consegnato alla tradizione libertina I'idea della doppia verita nell’indagine
filosofica. Un atteggiamento ben espresso dal filosofo aristotelico Cesare
Cremonini, al quale si attribuiva la massima «intus ut libet foris ut moris est».
Nei Pensieri medico-morali sarpiani troviamo precetti non dissimili:

Non devi mai “iactare philosophiam”: ella corregga li costumi tuoi, non li
pubblici; restringi il tuo volere entro li termini delle opinioni comuni, ma
non le allargare, se non secondo la tua. Al di dentro vivi e giudica secondo
la ragione, al di fuori secondo la comune opinione vivi e parla (Sarpi 1969,
56)

Mai piglia impresa di voler persuadere la tua opinione dell’universale, ch’e
impossibile; né per leggerezza ti lascia uscir parola contro la comune, ma
abbi “verba in tua potestate”, al che giova “minimum cum aliis loqui,
plurimum secum”: e se puoi stare mascherato con tutti, non curare
ch’alcuno vegga la tua faccia; e se non puoi contenere il prorito di lasciarla
vedere, eleggi con giudicio, e con precedente prova pochi o uno dicendo
con Epicuro: “Satis magnum alter alteri theatrum sumus” (Sarpi 1969, 92)

41 Si rimanda al profilo biografico di Cozzi in Sarpi 1969, 24-25 e alla testimonianza di Micanzio 1977:
«lIl padre, tra I'altre repulse a quel conseglio [di restare a Roma lasciando Venezia], per levarsi una
volta il tedio per sempre, rispose in una lettera in cifra, che tra di loro usavano, alcune parole in
discredito della corte, come in quella si venisse alle dignita con male arti, e di tenerne esso poco
conto, anzi abominarla» (Micanzio 1977, 1298). In una stesura alternativa del testo Micanzio era pil
esplicito rivelando quale fosse stata la risposta di Sarpi: «E che volete ch’io speri in Roma, ove li soli
ruffiani, cenedi et altri ministri di piaceri o di guadagni hanno ventura?».

42 || legame tra questo episodio romano e l'insistenza sulla dissimulazione & colto anche da Wooton 1983.
43 A Jacques Gillot, 11 maggio 1606, Sarpi 1961, 133.

44 Sarpi 1931, 97.

13



14

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 20, 2/2023

La dissimulazione richiede il ricorso alla razionalita e alla prudenza ma
presuppone alcune qualita che sono preminenti negli animali. Non a caso nei
Pensieri I'idea della necessita della dissimulazione e avvalorata attraverso il
ricorso ad immagini zoomorfe, come quella del camaleonte, del grillo, del gatto.
Ancora piu necessaria nella vita pubblica, come gia ammonivano gli stoici, e la
capacita di scrutare I'animo delle persone con cui entriamo in contatto per
riconoscere le passioni da cui sono dominate.

Molte pagine sarpiane sembrano richiamare I'idea barocca del mondo umano
come un teatro di maschere. Questa enfasi sull’idea di prudenza spiega anche
I’entusiasmo del servita per le pagine dell’Amitié di Montaigne®. L’amico ¢ tra
le poche persone alle quali possiamo rivolgerci mostrando il nostro vero volto.
Cosi Sarpi confesso al Von Dohna: «La falsita non dico mai, ma la verita non a
ogni uno»?®,

Un’eredita difficile

Nel Trattato della dissimulazione onesta Accetto sosteneva che sarebbe stato
impossibile scrivere una storia della dissimulazione, poiché i piu abili
dissimulatori non hanno lasciato tracce di sé. Cosi lo stesso Sarpi ha lasciato
poche testimonianze sulla sua vita che sarebbero ancora piu scarse se il suo
epistolario fosse stato distrutto dopo la sua morte, cosi come era nelle sue
volonta. La maggior parte delle informazioni a nostra disposizione provengono
dalla biografia scritta da Micanzio, a cui ci siamo piu volte richiamati. Si tratta
un’opera lungamente meditata, scritta per assecondare la richiesta di
informazioni sulla vita del servita che animava gli uomini di lettere in tutta
Europa®. Allo stesso tempo l'autore si prefiggeva un obiettivo piu ambizioso:
mettere in crisi quella strategia del silenzio che le autorita ecclesiastiche
avevano adottato nei confronti della memoria di Sarpi®®. Per questa ragione
Micanzio avrebbe impiegato diversi anni nella stesura dell’opera, soppesando
diverse versioni del testo. Nonostante I’autore dichiarasse di aver cominciato a
scrivere la Vita subito dopo la morte del biografato, 'opera venne stampata
solo nel 1646 a Leida. Si pud congetturare che Micanzio si risolvesse a darla alle

45 Cozzi 1960.

46 Colloqui con Von Dohna, in Sarpi 1931, vol. 2, 153.
47 Guaragnella 2006.

48 Raynes 2006; Infelise 2010.



Giovanni Scarpato
“Una scuola di silenzio”

stampe solo dopo la morte del pontefice Urbano VIII, nemico ostinatissimo dei
libertini veneziani e — stando sempre a Micanzio — animato da un odio
inscalfibile verso Sarpi che considerava «peggio di Lutero e di Calvino»®. La Vita
rappresenta quindi un documento imprescindibile per comprendere Ia
personalita di Sarpi e il significato delle diverse maschere che egli dovette
indossare nel corso della sua travagliata esistenza. Nel complesso perdo se ne
ricava un ritratto per molti versi scarno e privo di vitalita. Micanzio, infatti, non
solo si preoccupa di allontanare dal suo maestro qualsiasi ombra di eterodossia
religiosa ma lavora per far coincidere la sua immagine con quella di una sorta di
saggio stoico.

Un ulteriore elemento di interesse era dato dal fatto che Micanzio — in un gioco
sottile di ambiguita — desse a intendere al lettore che Sarpi fosse I'autore
dell’lstoria del concilio tridentino senza mai affermarlo in maniera esplicita. Del
resto, parlando del suo maestro notd come i suoi scritti inediti erano assai piu
numerosi di quelli pubblicati. Sarpi sarebbe stato estremamente prudente nel
dare alle stampe i suoi scritti, e in ogni sua produzione aveva soppesato ogni
parola, poiché «nell’opere scritte nella necessita di quei dispareri piu fu lo
studio in quello che conveniva tacere che dire»>°.

Dissimulazione o nicodesimo?

Il 26 novembre 1622 si svolse a Venezia un incontro singolare. Era in visita nella
citta lagunare il principe di Conde, Enrico Il di Borbone, figlio del capo della
fazione ugonotta durante le guerre di religione. Il Conde, allevato nella fede
riformata, era stato arrestato nel 1616 per essersi opposto alla reggenza di
Maria de’ Medici. Detenuto tre anni alla Bastiglia, era stato riabilitato solo dopo
esserci convertito al cattolicesimo. Conde era ora un cattolico tra i piu
intransigenti, al punto da opporsi alla decisione di Luigi XIII di rinnovare I’editto
di Nantes. A causa di quel dissenso Condé aveva deciso di intraprendere un

49 «Pill violentemente trattava in Francia [dove era nunzio apostolico] Maffeo Barberino nunzio, che
con amplificazioni poetiche gridava ch’era peggio di Lutero e di Calvino, e non s’asteneva di dire che
conveniva ammazzarlo. Riseppe che ‘I padre scriveva e riceveva lettere da alcuni di quei signori
conseglieri dei Parlamento e sorbonisti della buona stampa, che tengono la diffesa della legitima
potesta secolare, s’oppongono all’'usurpazioni di Roma e mantengono la liberta della Chiesa
gallicana (...) Le lettere erano sempre consulte di giurisdizzione. A Barberino erano tutti eretici a chi
scriveva o che gli scrivevano. Ma gl’altri che non potevano sindicare né la professione, né i costumi,
avevano l'unico luogo comune che fosse ipocrita», Micanzio 1974, 1370-1371. Il nesso tra la
pubblicazione della biografia e la morte del Barberini & evidenziato anche in Barzazi 2010.

50 Micanzio 1974, 1337.

15



16

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 20, 2/2023

lungo viaggio in Italia. Tra gli obiettivi politici del principe francese vi era quello
di preparare il ritorno della Compagnia di Gesu nella Serenissima. Inoltre,
durante il suo soggiorno a Venezia, il Conde espresse a piu riprese il proposito di
incontrare Paolo Sarpi. Il servita gli fece sapere che non avrebbe potuto
acconsentire a quella richiesta senza espressa licenza della Repubblica. Le
autorita veneziane si risolsero infine a dare il loro consenso a quell’incontro che
si svolse in forma pubblica nella casa di Angelo Contarini. Ne conosciamo i
dettagli dalla relazione che lo stesso Sarpi scrisse per il Senato®l. Condé era un
uomo molto dotto, e — sincero o simulato che fosse il suo ritorno al
cattolicesimo — aveva nelle sue convinzioni lo zelo e il rigore puntiglioso tipico
dei convertiti. Pose a Sarpi domande molto dirette sulla natura dell’eresia, sul
suo rapporto con la riforma, sulle questioni religiose che avevano lacerato
I’Europa. A tutte queste domande il frate diede risposte estremamente concise
e laconiche. Micanzio paragono quel dialogo al violento frangersi delle onde
sugli scogli. Le pressanti domande di Condeé erano orientate tra l'altro a far
uscire Sarpi allo scoperto sulla questione dell’autorialita dell’/storia del Concilio
tridentino. Su tale questione Conde fu presumibilmente sollecitato da alcuni
cattolici intransigenti francesi che chiedevano al Parlamento di Parigi di
pronunciarsi contro quell’opera®2. La posizione di Sarpi su tale questione era
particolarmente scomoda poiché egli non poteva disconoscere del tutto I'opera
(i sospetti su di lui rasentavano la certezza), ma allo stesso tempo confessarne la
paternita lo avrebbe messo in pericolo. Sarpi scelse di attingere al repertorio
della dissimulazione:

Mi soggionse che era un’altra opera intitolata I'lstoria del Concilio di
Trento, che si diceva esser mia. Risposi che a Roma sapevano molto bene
chi era l'auttore, né volsi uscire di questa risposta. Mi dimando se io avevo
scritto altro, risposi non aver scritto né esser mai per scrivere cosa alcuna,
essendo certo che mai quel che e scritto e inteso dal lettore nel senso
dell’auttore (Sarpi 1969, 1284)

Le domande di Condeé toccavano anche un punto tra i piu controversi della
biografia del frate servita: la natura e gli obiettivi dei suoi rapporti col mondo
protestante. Com’e noto, Sarpi, negli anni tra il 1606 e il 1609, prese parte ad

51 Ragionamento col Prencipe di Condg, 26 novembre 1622, in Sarpi 1969.
52 Beguin 1999, 360.



Giovanni Scarpato
“Una scuola di silenzio”

alcune iniziative orientate a promuovere la diffusione della riforma a Venezia®.
Nello stesso frangente rinveniamo nelle lettere ai calvinisti frequenti espressioni
di apprezzamento per i progressi della religione evangelica. Sulla natura del
rapporto di Sarpi col mondo protestante persistono ancora molte questioni
irrisolte. Non sappiamo, infatti, se quanto detto e operato dal servita dopo
I'Interdetto corrispondesse ad wuna autentica convinzione interiore o,
diversamente — come riteniamo verosimile — all’idea da lui maturata che la

I “"

diffusione della riforma in Italia avrebbe potuto indebolire il “totato” papale,
indebolendo il blocco asburgico e guadagnando una maggiore autonomia alla
Serenissima sul piano politico e religioso. Su questo problema gli studiosi si sono
divisi tra coloro che ritengono che Sarpi fosse, in materia religiosa, un
nicodemita, e altri che hanno sostenuto che il servita pur con tutte le sue
ambiguita non si colloco mai fuori dalla religione cattolica. Su questa ultima
direttrice si collocano gli interventi di Ulianich, il quale ha vigorosamente
respinto l'idea di un nicodemismo sarpiano, poiché I'applicazione di un tale
criterio «equivarrebbe alla distruzione della personalita del Sarpi e alla sua

riduzione ad una pura maschera»>,

Un dato invece generalmente acquisito & rappresentato dall’ammirazione di
Sarpi per la chiesa gallicana da lui considerata come un modello di riferimento
per la stessa Venezia®.

Un altro aspetto rilevante e dato dal rapporto tra Sarpi e i movimenti
latitudinari del suo tempo. Il servita era in contatto con ambienti protestanti, in
particolar modo anglicani, che professavano la necessita di pervenire ad un
nucleo di convinzioni religiose comuni sulle quali basare una rinnovata
concordia delle confessioni cristiane®®. Su questo punto, Sarpi venne sollecitato
ad esprimersi senza ambiguita dall’ambasciatore inglese a Venezia Dudley
Carleton. Dalla risposta di Sarpi si evince come nella sua concezione fosse
ineludibile la funzione del dubbio nelle questioni religiose, specie su quelle non
essenziali. Tali dubbi andavano perd dissimulati quando le circostanze non
consentivano di rivelarli. Sarpi, quindi, consentiva all'idea generale dei
latitudinari circa la necessita di togliere gli uomini «dalla servitu delle opinioni
non necessarie»®’. Ma, a suo avviso, maturata una nuova opinione, non era
giusto diffonderla senza averne prima verificato I"opportunita. Tale prudenza

53 Frajese 2019.

54 Ulianich 1956, 439.

55 Ulianich 1961.

%6 De Mas 1983.

57 Paolo Sarpi a Dudley Carleton, in Sarpi 1969, 713-719.

17



18

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 20, 2/2023

doveva essere usata in primo luogo per non creare scandalo, specie tra gli
uomini semplici che mancavano di capacita di discernimento. Sulle questioni
sollevate dal movimento latitudinario il frate servita quindi espresse ancora una
volta I'idea di un uso onesto della dissimulazione:

Direi ancora potersi assolutamente consigliare ogni christiano, che
venendoli in mente nova opinione indifferente, o novo argomento contro
la pregiudicata fosse per operar siccuramente trattenendo il tutto in se
stesso senza communicarlo ad altri, non si valendo della sua cognocenza,
et della certezza dellindifferenza dell’opinioni. Ma considerando
I'importanza del pericolo di offendere Christo rovinando il fratello, per il
qguale egli & morto, et riputando per seccuro il consiglio di S. Paulo, se tu
hai certezza habbiala in te stesso inanzi a Dio (Sarpi 1969, 716-717)

Questo criterio spiegava l’adesione sostanzialmente interiore di Sarpi alle
istanze del movimento latitudinario ma allo stesso tempo giustificava la sua
scelta di non compiere in suo favore passi piu decisi e concreti: «Comprendere
la capacita di quelli con chi si parla, et |la disposizione in quel tempo particolare:

et certo la cognitione delle opportunita & il colmo della sapienza umana: ma
mettendo un libro in stampa credo esser cosa impossibile»°8,

Il chiarimento offerto a Carleton giustifica il giudizio che Micanzio diede su Sarpi
come uomo freddo e irresoluto. Micanzio, infatti, si era avvicinato con maggior
entusiasmo agli ambienti anglicani attivi a Venezia e per questa ragione
appariva deluso dalla prudenza del suo maestro. Del resto, gli stessi riformati
finirono per abbandonare l'idea che Sarpi sarebbe potuto passare dalla loro
parte impegnandosi in una pubblica dichiarazione di fede. A tale riguardo, puo
essere illuminante una testimonianza che il ginevrino Jean Diodati - il quale si
diceva convinto che Sarpi in cuor suo avesse optato per la Riforma — consegno a
Philippe Duplessis-Mornay: «il padre Paolo & fisso in una pericolosissima
massima, che Iddio non curi I'esterno, pur che I'animo, e ‘I cuore habbia quella
paura, e diritta intentione e relatione a lui, in Christo, pel lume della sua parola
e spirito»®®. L’enfasi posta sul valore della verita interiore avvalorava una
concezione religiosa basata ancora una volta sulla sostanziale scissione tra le
convinzioni profonde e gli atteggiamenti manifestati nella vita pubblica.

58 Sarpi 1969, 716.
59 Ulianich 1976.



Giovanni Scarpato
“Una scuola di silenzio”

Comunicazione pubblica e lotta politica

Come ha notato Filippo De Vivo, l'uso delle tecniche di dissimulazione
rappresentava per Sarpi anche una necessita dettata dalla notevole mole di
informazioni di carattere politico che affluirono sul suo tavolo di lavoro®.
L'Interdetto aveva richiamato su Venezia |'attenzione di molti esponenti del
mondo gallicano e riformato i quali individuarono nel frate un interlocutore
privilegiato. L’epistolario di Sarpi costituisce un’autentica miniera di
informazioni su una gamma molto ampia di temi. Inoltre, il ruolo di consultore
esercitato dal servita gli consentiva di avere accesso alle segrete degli archivi
veneziani. Nessuna sorpresa quindi nel constatare come il servita nelle sue
lettere adoperasse formule retoriche prefissate per scusarsi con coloro che lo
interrogavano su questioni su cui non era autorizzato a parlare.

Sarpi non volle dare alle stampe nessuno dei suoi scritti prima che le occasioni
pubbliche lo richiedessero®!. Del resto, parlando di sé scrisse: «Un uomo non
puo niente, senza I'occasione. Se I’occasione dell’Interdetto non si fosse offerta,
io non avrei scritto niente. Spesso, mancando le occasioni, gli uomini non sono
conosciuti. Spesso, se gli uomini non stanno in cervello, le occasioni fuggono»®2.
L'Interdetto rappresento la svolta decisiva nella vita di Sarpi. Il provvedimento
adottato dal pontefice intendeva colpire la reputazione della Serenissima. Si
trattava allora di affinare strategie politiche e comunicative adeguate a
preservarla. Su tale questione si era gia pronunciato Botero, il quale nella
Ragion di Stato sosteneva che la difesa della reputazione doveva essere la prima
preoccupazione del principe. Secondo Botero, perd, non era possibile
conservare la reputazione senza ricorrere alla dissimulazione, nascondendo o
vietando la circolazione di notizie che potevano essere dannose per la corte®3.
Sosteneva, inoltre, che il principe doveva imparare ad apprezzare il valore della
segretezza «perché, oltre che lo rende simile a Dio, fa che gli uomini, ignorando
i pensieri del Prencipe, stiano sospesi e in aspettazione grande de’ suoi disegni».
Per questa ragione «non s’addomestichi con ogni sorte di persone, non con
uomini loquaci e cianciatori, perché, divolgando quel che si dee tener secreto, il
discrediteranno presso il popolo»®*.

50 De Vivo 2006.

51 Micanzio 1974.

62 Sarpi 1931, vol. 2, 130.

53 Si tratta di un passaggio ben evidenziato da Dooley 1999b., 1322.
64 Botero 1589, 52.

19



20

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 20, 2/2023

La condotta che Sarpi suggeri al Senato veneziano durante la prima fase
dell’Interdetto era in linea con questa idea tipica della ragion di Stato, basandosi
sulla necessita di mantenere la segretezza sul decreto di scomunica promulgato
dal pontefice. In particolare, Sarpi lavoro alla stesura di un Protesto che fu
affisso in diversi punti della citta e diffuso presso gli esponenti del clero. In
guesto documento non si discutevano le argomentazioni contenute nella bolla
papale ma se ne dichiarava la nullita. Il decreto di Paolo V era giudicato
semplicemente illegittimo e per questa ragione la sua divulgazione fu vietata
sotto la minaccia di pene severissime. Questa circostanza giustifica Ia
preoccupazione pil volte espressa da Sarpi circa I'uso politico della confessione
da parte degli esponenti dei gesuiti, i quali se ne potevano servire per
diffondere le scomuniche del papa e gli argomenti acuminati dei suoi teologi. In
guesta fase, quindi, non e azzardato affermare che quella suggerita da Sarpi fu
un’autentica strategia della dissimulazione, poiché orientata a tenere segreto il
contenuto della bolla papale. Una scelta giustificata anche dalla “nullita” di tale
provvedimento. Si trattava di una strategia non esente da contraddizioni, come
ebbe a notare tra gli altri Bellarmino, il quale osservo che il Protesto dichiarava
nullo il decreto papale negandone al contempo |'esistenza.

La strategia suggerita da Sarpi in questa prima fase dello scontro con Roma era in
linea, oltre che con i precetti di Botero, con la tradizionale massima del governo
veneziano, secondo cui il popolo doveva essere tenuto quanto piu possibile allo
scuro delle informazioni politiche. La Serenissima, del resto, era una repubblica
aristocratica che escludeva dalla rappresentanza politica non solo i ceti popolari ma
anche le corporazioni di arti e di mestieri. Molti senatori erano convinti che
consentire la circolazione delle informazioni politiche avrebbe aperto uno spazio di
discussione pubblica che poteva progressivamente erodere la struttura oligarchica
dello Stato e provocare pericolose mutazioni nello stesso assetto religioso della
societa. Questo atteggiamento prudente dei politici veneziani sara ben compreso
da Gregorio Leti, il quale noto come Venezia, a differenza degli altri stati, non si
preoccupasse tanto di controllare la circolazione delle informazioni, quanto di fare
in modo che non uscissero dal Palazzo.

Ma sin dalle prime fasi dell’Interdetto molti osservatori ebbero sentore che quel
conflitto non poteva essere ristretto agli attori tradizionali e che il dibattito
avrebbe finito per coinvolgere un pubblico molto piu ampio. Del resto, la bolla
di Paolo V, non colpiva tanto la repubblica quanto la comunita veneziana nella
sua interezza. Quel provvedimento, inoltre, metteva in una posizione molto
delicata il clero locale stretto tra I'obbedienza al papa e quella dovuta alla



Giovanni Scarpato
“Una scuola di silenzio”

Repubblica che prevedeva pene molto severe per coloro che si fossero rifiutati
di impartire i sacramenti. Non a caso, nella primavera del 1606, gesuiti e teatini
lasciarono Venezia perché indisponibili a disobbedire a quanto comandato dal papa.

La «guerra delle scritture», cosi come la defini Sarpi, si accese solo nella
primavera del 1606, quando cominciarono a circolare a Venezia le opere di
Bellarmino e Baronio che difendevano le posizioni della Santa Sede in quella
controversia. Per questa ragione Sarpi accusd0 Roma di avere per prima
esacerbato il conflitto autorizzando la divulgazione di libelli che intendevano
aggirare il silenzio imposto dal Protesto. Era necessario, quindi, mutare
profondamente la strategia politica e comunicativa rendendola piu aggressiva.
Sarpi consiglio allora al Senato di incoraggiare la divulgazione di scritture che si
opponessero a quelle dei teologi romani. Per questa ragione la crisi
dell’Interdetto, pur nella sua brevita, rappresenta uno dei momenti piu
significativi per lo studio della nascita dell’opinione pubblica in eta moderna. Ad
entrare in crisi in quella fase fu la stessa visione tradizionale della politica basata
sul segreto e sulla riservatezza. Lo sviluppo della letteratura politica faceva in
modo che le istituzioni pubbliche non potessero piu limitarsi al controllo delle
informazioni ma dovessero agire per contrastare le scritture polemiche.

Oltre la dissimulazione

Una situazione per molti versi simile si verifico nel 1621 quando Sarpi venne
sollecitato ad esprimersi sul modo migliore di rispondere a un libello filo-
asburgico che criticava la struttura oligarchica dello stato veneziano. Il consulto
di Sarpi sulla questione, Del confutare scritture malediche, costituisce un
documento di notevole importanza e puo essere considerato una sorta di
archetipo della comunicazione pubblica governativa. Sarpi lo scrisse in stile
argomentativo vagliando tutte le possibili strategie che erano a disposizione
della parte offesa. Sosteneva in particolare che I'obbedienza dei sudditi verso lo
Stato era un fatto naturale che non aveva bisogno di essere rafforzato
attraverso la diffusione di libri. Al contrario, quando un principe elogia
pubblicamente il suo operato finisce per apparire sospetto agli occhi dei sudditi.
Sarpi condivideva I'idea secondo cui & preferibile che uno stato come Venezia si
governasse tenendo il popolo nell’ignoranza delle “notizie” di carattere politico.
Il problema pero si poneva quando i fondamenti dell’obbedienza erano messi in
discussione dalla circolazione di scritture polemiche che criticavano
radicalmente I'operato del governo. Particolarmente pericolosi erano, ancora
una volta, i libri dei gesuiti che non esitavano a giudicare tirannici tutti quegli

21



22

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 20, 2/2023

stati che non si conformavano alle richieste del papa. In casi simili, la strategia
migliore non poteva consistere solo nella difensiva, poiché — scriveva Sarpi «non
ci € maggior miseria che stare sopra la sola deffesa; e chi prende un tal partito e
necessario che soccomba, perché I'inimico essendo certo che non sara offeso
ma rispettato, arditamente passera a nuove ingiurie e pil petulanti»®. Era
necessario fare di tutto per arrestare la circolazione di questo genere di
scritture, ma allo stesso tempo adoperarsi per rispondere pubblicamente alle
offese ricevute:

Quando si potesse chiuder I'adito a queste scritture, sarebbe il proprio e
vero rimedio; questo non si potendo fare, resto il rintuciarli il filo e lavargli
la forza con opporli altre scritture che scuoprino la malignita e la falsita
insieme, e mettendo le cose in chiaro servino a confonder |i malevoli,
confermar |li ben affetti et imprimer il vero nelli titubanti (Sarpi 1969,
1171)

Ancora una volta Sarpi tornava sull’efficacia delle strategie comunicative dei
gesuiti, i quali quando erano chiamati in causa rispondevano gettando
discredito sui loro accusatori, raccogliendo sul loro conto ogni genere di
materiale diffamatorio. Questa condotta, sebbene aggressiva, era da preferire
alle tradizionali apologie, destinate a restare inefficaci «se non accusano
I"avversario altretanto e qualche piu».

Nelle pagine di questo contributo ho cercato di riflettere sull’interna scissione
della personalita sarpiana. Nella condotta di questo grande protagonista della
cultura seicentesca e possibile cogliere una tensione antinomica per molti versi
tipica del mondo libertino. Sarpi pratica una visione aristocratica del sapere,
esaltando il ruolo della doppia verita, della prudenza, della dissimulazione. Allo
stesso tempo, pero, il fattivo sostegno offerto alle istituzioni repubblicane
minacciate dall’'ingerenza papale spinge l'intellettuale ad uscire dal suo rifugio
aristocratico, confrontandosi con le dinamiche della nascente opinione
pubblica. Sarpi, quindi, & allo stesso tempo un teorico della dissimulazione e
uno dei primi protagonisti della formazione di una sfera d'opinione pubblica
basata sulla circolazione delle notizie. Una condizione ben presente agli scrittori
libertini veneziani che per molti versi seguiranno il suo esempio impegnandosi
nella battaglia per I'indipendenza di Venezia contro il papato.

8 Sarpi 1969, 1172-1173.



Giovanni Scarpato
“Una scuola di silenzio”

Bibliografia

Accetto, Torquato. 2012. Della dissimulazione onesta. Rime. A cura di Edoardo
Ripari. Milano: Rizzoli-Bur.

Barzazi, Antonella. 2010. Micanzio, Fulgenzio, Dizionario Biografico degli Italiani,
vol. 74, ad vocem.

Battista, Anna Maria. 1980. Libertini e moralisti nella Francia del Seicento,
in Il libertinismo in Europa, a cura di Sergio Bertelli, Milano-
Napoli: Riccardo Ricciardi Editore.

Béguin, Katia. 1999. Les princes de Condé. Rebelles, courtisans et mécenes dans la
France du grand siecle. Seyssel: Champ Vallon.

Benzoni, Gino. 1973. Venezia nell’eta della Controriforma. Milano: Mursia.

Biondi, Albano. 1974. La giustificazione della simulazione nel Cinquecento, in Eresia
e riforma nell'ltalia del Cinquecento, Miscellanea 1 (Corpus Reformatorum
Italicorum), Firenze-Chicago: Sansoni: The Newberry Library, 7-68.

Bodei, Remo. 2002. Destini personali. L’eta della colonizzazione delle coscienze.
Milano: Feltrinelli.

Borrelli, Gianfranco e Lorenzo Coccoli. 2019. Ragion di Stato e ragioni della Chiesa.
Napoli: Bibliopolis.

Botero, Giovanni. 2009. La Ragion di Stato, a cura di Chiara Continisio. Roma:
Donzelli.

Bouwsma, William. 1968. Venezia e la difesa della liberta repubblicana. Bologna:
Mulino.

Catteeuw, Laurie. 2013. Censures et raisons d'Etat. Une histoire de la modernité
politique. Paris: Albin Michel.

Cavaillé, Jean-Pierre. 2002. Dis/simulations. Jules-César Vanini, Francois La Mothe
Le Vayer, Gabriel Naudé, Louis Machon et Torquato Accetto. Religion, morale
et politique au XVII e siécle. Paris: Champion.

Cavaillé, Jean Pierre, e Antony Molho. 2009. Dissidence et dissimulation. “Le
Dossier du Grihl” 3: 2. Ultimo accesso 16 ottobre 2023
https://journals.openedition.org/dossiersgrihl/3665.

23


https://journals.openedition.org/dossiersgrihl/3665

24

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 20, 2/2023

Cavaillé, Jean- Pierre. 2013. Les Déniaisés. Irréligion et libertinage au début de
I'époque moderne. Paris: Garnier.

Charbonnel, J. Roger. 1919. La pensée italienne au XVle siecle et le courant libertin.
Paris: Champion.

Clerici, Alberto. 2019. Nicholas of Cusa and Paolo Sarpi: Copernicanism and
Conciliarism in Early Modern Venice, in Nicholas of Cusa and the Making of
the Early Modern World, a cura di Simon J.G. Burton, Joshua Hollmann, Eric
M. Parker, 128-150. Leida: Brill.

Cozzi, Gaetano. 1958. Sulla morte di fra Paolo Sarpi, in Miscellanea in onore di
Roberto Cessi, vol. 2, 387-396. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura.

Cozzi, Gaetano. 1960. “Una vicenda della Venezia barocca: Marco Trevisan e la sua
eroica amicizia”, Bollettino dell’Istituto di storia della societa e dello Stato
veneziano, Il: 61-154.

Cozzi, Gaetano. 1969. “Nota introduttiva.” in Paolo Sarpi, Opere, a cura di Gaetano
Cozzi, Luisa Cozzi, tomo 1, 3-37. Milano-Napoli: Ricciardi.

De la Mothe Le Vayer, Francois. 2015. Dialogues faits a I'imitation des Anciens, a
cura di Bruno Roche. Paris: Champion.

De Vivo, Filippo. 2006. “ll vero termine di reggere il suddito’: Paolo Sarpi e la
gestione dell'informazione”, in Ripensando Paolo Sarpi, a cura di Corrado Pin,
237-270. Venezia: Ateneo Veneto.

De Vivo, Filippo. 2012. Patrizi, informatori, barbieri. Politica e comunicazione a
Venezia nella prima eta moderna. Milano: Feltrinelli.

Dooley, Brendan. 1999. The Social History of Skepticism. Experience and Doubt in
Early Modern Culture. Baltimore-London: The John Hopkins University Press.

Dooley, Brendan. 1999b. “De bonne main: les pourvoyeurs de nouvelles a Rome au
XVlle siecle”, Annales. Histoire, Sciences Sociales. 54 (6): 1317-1344.

Frajese, Vittorio. 1994. Sarpi scettico. Bologna: Il Mulino.

Frajese, Vittorio. 2018. “Struttura e significato dei Pensieri sulla religione di Paolo
Sarpi”, Rivista Storica Italiana 1: 44-73.

Frajese, Vittorio. 2019. “Visti da Roma. Paolo Sarpi e Fulgenzio Micanzio nel
triennio filoprotestante (1606-1609)”, Nuova Rivista Storica 1: 173-201.

Ginzburg, Carlo. 1970. Il nicodemismo: Simulazione e dissimulazione religiosa
nell'Europa del '500. Torino: Einaudi.



Giovanni Scarpato
“Una scuola di silenzio”

Ginzburg, Carlo. 1992. L’alto e il basso. Il tema della conoscenza proibita nel
Cinquecento e Seicento, in Id., Miti emblemi spie. Morfologia e storia, 107-
132. Torino: Einaudi.

Gouverneur, Sophie. 2005. Prudence et subversion libertines. La critique de la
raison d'Etat chez Frangois de La Mothe Le Vayer, Gabriel Naudé et Samuel
Sorbiere. Paris: Champion.

Gracian, Baltasar. 2020. Oracolo manuale ovvero I'arte della prudenza, con un
saggio introduttivo di M. Fumaroli. Milano: Adelphi.

Guaragnella, Pasquale. 2006. Fulgenzio Micanzio biografo di Paolo Sarpi, in
Ripensando Paolo Sarpi. Atti del Convegno internazionale di studi nel 450°
anniversario della nascita, a cura di Corrado Pin, 461-488. Venezia: Ateneo
Veneto.

Infelise, Mario. 2010. “Che di lui non si parli”. Inquisizione e memoria di Sarpi a
meta ‘600, in Paolo Sarpi. Politique et religion en Europe, a cura di Marie
Viallon, 349-368. Paris: Garnier.

Le Roux, Nicolas. 2014. Les guerres de religion. Paris: Belin.

Pine, Martin L. 1986. Pietro Pomponazzi: Radical Philosopher of the Renaissance.
Padova: Antenore.

Machiavelli, Niccolo. 1961. /l principe, a cura di Federico Chabod, Torino: Einaudi.

Micanzio, Fulgenzio. 1974. Vita di Padre Paolo, in Paolo Sarpi. Istoria del Concilio
Tridentino, a cura di Corrado Vivanti, vol. 2: 1273-1413. Torino: Einaudi.

Momigliano, Arnaldo. 1969. Ermeneutica e pensiero politico classico in Leo Strauss,
in Id., Quarto contributo alla storia degli studi classici e del mondo antico,
117-128. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura.

Moreau, Isabelle. 2007. «Guérir du sot». Les stratégies d'écriture des libertins a
I'dge classique. Paris: Champion.

Mori, Gianluca. 2022. Atheisme et dissimulation au XVII siecle. Paris: Champion.

Muir, Edward. 2008. Guerre culturali. Libertinismo e religione alla fine del
Rinascimento. Bari-Roma: Laterza.

Pavone, Sabina. 2000. Le astuzie dei gesuiti. Le false istruzioni segrete della
Compagnia di Gesu e la polemica antigesuitica nei secoli XVII e XVIIl. Roma:
Salerno.

25



26

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 20, 2/2023

Pin, Corrado. 2010. Paolo Sarpi senza maschera, in Paolo Sarpi. Politique et religion
en Europe, a cura di Marie Viallon, 55-103. Paris: Garnier.

Pintard, René. 1983. Le libertinage érudit dans la premiére moitié du XVlle siecle.
Geneve: Slatkine.

Prosperi, Adriano. 2009. Dissimulazione e confessione, in Dissidence e
dissimulation, a cura di Antony Molho e Jean-Pierre Cavaillé, Dossier du Ghril,
3-2; Ultimo accesso 18 aprile 2024,
https://journals.openedition.org/dossiersgrihl/3671 - entries

Prosperi, Adriano. 2022. Una rivoluzione passiva. Chiesa, intellettuali e religione
nella storia d’Italia. Torino: Einaudi.

Raines, Dorit. 2006. Dopo Sarpi: il patriziato veneziano e I'eredita del servita, in
Ripensando Paolo Sarpi, a cura di Corrado Pin, 546-649. Venezia: Ateneo
Veneto.

Sarpi, Paolo. 1931. Lettere ai protestanti. Bari: Laterza.

Sarpi, Paolo. 1961. Lettere ai gallicani, a cura di Boris Ulianich, Franz Steiner Verlag
GMBH-Wiesbaden.

Sarpi, Paolo. 1969. Opere, a cura di Gaetano Cozzi e Luisa Cozzi, “La letteratura
italiana. Storia e testi”, in Storici, politici e moralisti del Seicento, tomo 1.
Milano-Napoli: Ricciardi.

Sarpi, Paolo. 1974. Istoria del Concilio tridentino, a cura di Corrado Vivanti. Torino:
Einaudi.

Sarpi, Paolo. 1996. Pensieri naturali, metafisici e matematici, a cura di Luisa Cozzi e
Libero Sosio. Milano-Napoli: Riccardi Editore.

Scarpato, Giovanni. 2022. “Gli arcani dei gesuiti nella polemica dei libertini italiani.”
Storia del Pensiero Politico. 3, 349-371.

Snyder, R. Jon. 2009. Dissimulation and the culture of secrecy in early modern
Europe. Berkeley: University of California Press.

Strauss, Leo. 1990. Scrittura e persecuzione. VVenezia: Marsilio.

Taranto, Domenico. 1994. Pirronismo e assolutismo nella Francia del ‘600. Studi sul
pensiero politico dello scetticismo da Montaigne a Bayle (1580-1697). Milano:
Franco Angeli.

Ulianich, Boris. 1956. “Sarpiana, La lettera di Sarpi allo Heinsius.” Rivista Storica
italiana LXVIII: 425-456.


https://journals.openedition.org/dossiersgrihl/3671#entries

Giovanni Scarpato
“Una scuola di silenzio”

Ulianich, Boris. 1961. Sarpi e i gallicani. Primi appunti, in Paolo Sarpi, Lettere ai
gallicani, Ulianich, B. (1961). «Saggio introduttivo. Sarpi e i Gallicani: primi
appunti». Sarpi 1961, XI-CXLV.

Ulianich, Boris. 1976. “Il principe Christian von Anhalt e Paolo Sarpi: dalla missione
veneziana del Dohna alla relazione Diodati (1608).” Annuarium historiae
conciliorum, VIII: 429-506.

Ulianich, Boris. 1994. | Gesuiti e la Compagnia di Gesu nelle opere e nel pensiero di
Paolo Sarpi, in | Gesuiti a Venezia. Momenti e problemi di storia veneziana
della Compagnia di Gesu. Atti del Convegno di Studi (Venezia 1990), a cura di
M. Zanardi, 233-262. Padova: Gregoriana.

Ulianich, Boris. 2006. “Teologia paolina in Paolo Sarpi.” In Corrado Pin (ed.),
Ripensando Paolo Sarpi, Venezia: Ateneo Veneto, 73-101.

Villari, Rosario. 2003. Elogio della dissimulazione. La lotta politica nel Seicento. Bari-
Roma: Laterza.

Vivanti, Corrado. 1974. “Introduzione” in Sarpi, Paolo, Istoria del Concilio
Tridentino, 29-92. Torino: Einaudi.

Wooton, David. 1983. Paolo Sarpi between Renaissance and Enlightenment.
Cambridge: Cambridge University Press.

Yates, A. Frances. 1944. “Paolo Sarpi's "History of the Council of Trent." Journal of
the Warburg and Courtauld Institutes. 7: 123- 143.

Zagorin, Perez. 1990. Ways of Lying: Dissimulation, Persecution and Conformity in
Early Modern Europe. London: Harvard University Press.

Giovanni Scarpato é ricercatore in “Storia delle dottrine politiche” presso il Dipartimento
di Scienze Politiche dell’Universita Federico Il di Napoli. Ha pubblicato saggi e ricerche sul
pensiero politico dell’eta moderna e della Restaurazione, con particolare riferimento al
pensiero politico di Giambattista Vico. Ha pubblicato le monografie Giambattista Vico
dall’eta delle riforme alla Restaurazione. La Scienza nuova tra Lumi e cultura cattolica
(Roma, Aracne,2018); Verso governi umani. Politica e storia in Luigi Blanch (2018). Ha
curato con Gennaro Maria Barbuto il volume Polis e polemos. Giambattista Vico e il
pensiero politico, (2022). Attualmente e in corso di pubblicazione per Mimesis il volume
Occasioni di liberta. Percorsi del libertinismo politico tra Italia e Francia.

Email: giovanni.scarpato@unina.it

27


mailto:giovanni.scarpato@unina.it

