
 

 

 

Politics. Rivista di Studi Politici 
www.rivistapolitics.eu 

n. 21 (5), 1/2024, pp. 23-36 
Guida editori s.r.l. 

Creative Commons 
ISSN 2785-7719 

 
 

Il tirannicidio visto con gli occhi di una donna: l’uccisione di Alessandro de’ 
Medici nell’Eptameron di Margherita di Navarra 

Francesca RUSSO 
 

Abstract 

This essay presents a critical reflection on the narration offered by Margaret of Navarre in 
her work the Eptameron of the story of the assassination of the Florentine duke Alessandro 
de' Medici by his cousin, presumed friend and courtier, Lorenzino de’ Medici on the night 
of Epiphany 1537 in Florence. The Florentine tyrannicide had provoked a momentary crisis 
in the political balance of the Italian peninsula, undermining the system created by Charles 
V. Alexander was also linked to the emperor by family ties, having married Margaret of 
Austria, the Habsburg's natural daughter. There was then a broad debate on the 
legitimisation of tyrannicide, significantly evoking recourse to the myth of Brutus, already 
elaborated by humanistic-Renaissance culture. The description of tyrannicide offered by 
Margaret of Navarre, a woman of wide literary culture, but also active in the political 
events of her time, in support of the demands of the French court, therefore appears 
worthy of interest also from the point of view of political-ideological analysis. 

 

Keywords 

Margaret of Navarre - Heptameron - Tyrannicide - Renaissance politics - Lorenzino de’ 
Medici 

 

La principessa Margherita di Valois-Angoulême, duchessa di Alençon e Berry e 
poi regina di Navarra, sorella di Francesco I re di Francia fu una delle donne più 
eminenti e colte della storia rinascimentale. La sua fama è principalmente dovuta 
alle sue opere letterarie e religiose e al suo ruolo di mediatrice nelle crisi politiche 
del tempo, oltre che al dinamismo culturale che la vide animare nei suoi 
possedimenti cenacoli di artisti e letterati (Jourda 1930). Cantimori fra tutti ne 
ricorda l’impegno in favore del dialogo fra cattolici e protestanti evocando a pieno 
titolo nel suo caso la categoria dell’evangelismo politico, indicando quella  



24 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

 

 

religiosità formalmente spesso ancora chiusa e legata alla tradizione, e certo 
risoluta a non uscire dall’unità ma d’altra parte propensa a trovare l’unità 
nell’indeterminatezza dogmatica di tipo mistico, moralistico, puramente 
devoto, umanistico, filosofico, che è sempre discernibile nell’invito alla lettura 
non pregiudicata dei Vangeli e delle Epistole. (Cantimori 1945, 262) 

 

Margherita si distinse infatti anche nel costruire e mantenere rapporti con il 
mondo riformato, intervenendo spesso in favore dei dissidenti religiosi, cercando 
quindi di limitare gli effetti della svolta intransigente della politica di Francesco I, 
palesatasi dopo l’affaire des placards della notte del 18 ottobre del 1534. (Picco 
1925, XIV-XVI) 

 Margherita nacque l’11 aprile del 1492, nel castello avito di Angoulême, da 
Carlo d’Orléans e da Luisa di Savoia, madre che tanto influenzò la sua crescita 
culturale e spirituale e morì a Tarbes nel 1549, due anni dopo l’amatissimo Fratello 
Francesco I, del quale fu grande consigliera, nonostante i loro rapporti vivessero 
fasi alterne furono contrassegnati anche da profondi contrasti, in modo particolare 
circa la politica religiosa da perseguire nel regno (Déjean 1987, 15-48). L’esistenza 
di questa enigmatica e affascinante donna del Rinascimento fu estremamente 
difficile, contraddistinta da rilevanti successi ma anche da profonde delusioni. Si 
ricorda infatti il difficile rapporto con la figlia Jeanne da lei allontanata presto per 
volere del sovrano e i numerosi lutti che rattristarono la sua vita: la morte del 
primo marito duca d’Alençon intervenuta nel 1525; la morte della nipote Charlotte 
figlia del re nel 1524 e quella del primo figlio nel 1530; la scomparsa della madre 
avvenuta nel 1531 e infine la morte del fratello, legame fondamentale della sua vita 
avvenuta nel 1547 (Cerati 1981). Dalle tormentate vicende di un’esistenza 
complessa e contrastata deriva un’originale riflessione che si evince dalle sue opere 
di carattere religioso e letterario, che mostrano sempre l’ampio sguardo di 
Margherita sulle vicende politiche coeve e la sua personale visione dello Stato e 
della convivenza sociale nella travagliata realtà francese del tempo. 

La vocazione letteraria di Margherita trova le sue radici nella formazione ricevuta, 
insieme al fratello futuro re, negli anni adolescenziali. Ebbe modo di studiare avendo 
come precettori i principali maestri del rinascimento francese, fra i quali si ricordano 
Jean Paradis, François Demoulin, François Rochefort, Robert Hurault. Sotto la guida di 
tali prestigiosi maestri ebbe modo di approfondire la conoscenza dei classici, della 
storia, del latino e delle principali lingue moderne, fra le quali l’italiano, lo spagnolo. 
Conosceva infatti con disinvoltura sette lingue (Eichel-Lojkine 2021). A questa sua 



Francesca Russo 
Il tirannicidio visto con gli occhi di una donna  

25 

 

 

formazione classico-umanistica, ispirata principalmente ai canoni del neoplatonismo 
tramandato tramite gli insegnamenti di Marsilio Ficino, autore estremamente caro a 
Margherita, si associava il profondo interesse per i testi sacri ispirato dall’imitazione- 
vissuta però con tratti molto autonomi e originali- della passione religiosa della madre, 
ricordata dal personaggio di Oisille tratteggiato nelle novelle dell’Eptameron1. 
Margherita sviluppò per altro una profonda curiosità verso lo studio delle fonti bibliche 
in seguito all’incontro con Guillaume Brissonet, vescovo di Meaux, ivi animatore di un 
noto cenacolo intellettuale incline a sostenere istanze di una profonda e radicale 
riforma della Chiesa e di ritorno a un primato della vita morale sull’adesione perfetta ai 
postulati imposti dall’istituzione ecclesiastica, alla centralità della fede e all’intervento 
della grazia divina, a un rifiuto del dogmatismo. Tale vivacissimo circolo era animato 
anche dalla figura del teologo e umanista Jacques Lefèvre d’Ètaples, il quale, tra il 1523 
e il 1530 portò a compimento un’importante traduzione della Bibbia in lingua francese 
(Febvre 1996, 94-140). 

Margherita pubblicò anche grazie alle riflessioni intrattenute in dialogo con 
Erasmo e Brissonet, dialoghi arricchiti negli anni successivi con esponenti di spicco 
del mondo protestante quali Calvino e Andrea Melantone nipote di Filippo, un 
trattato spirituale che le provocò gravi conseguenze: Le miroir de l’âme pecheresse 
(Marguerite d'Angoulême 1972). Quest’opera di carattere ascetico, ispirata anche a 
un fatto drammatico della vita di Margherita, la morte del primo figlio Jean avuto 
dal secondo marito Enrico d’Albret re di Navarra sposato nel 1527, le causò nel 
1533 le attenzioni critiche di Noël Béda e dei dottori della Sorbonne, che ritennero 
di poter rinvenire forti tracce d’eresia nel lavoro di Margherita. Anche i docenti del 
Collegio di Navarra denigrarono l’opera in questione, criticando veementemente le 
qualità letterarie dell’autrice (Picco 1925, XIV-XV). 

Prese nettamente le difese dell’autrice il sovrano Francesco I, che pur non 
condivideva la tensione evangelica della sorella e la sua costante attenzione 
cautelativa nei confronti dei riformatori e dissidenti religiosi, ma non tollerava che 
ella potesse essere accusata di eresia e messa in discussione da un tribunale 
francese. L’intervento del sovrano spense i fuochi della polemica, restituendo in 
maniera differente l’azione di tutela che Margherita aveva messo in atto nei suoi 
confronti. Si era, infatti, distinta nel tentativo di ottenere da Carlo V la liberazione 
del fratello, prigioniero dell’Imperatore a seguito della sconfitta di Pavia, tramite 

 
1 Su questo aspetto si sofferma con particolare cura Emilio Faccioli nella sua Introduzione all’edizione 
critica e traduzione italiana dell’Eptameron, mettendo in luce i “debiti” intellettuali di Margherita nei 
confronti della tradizione neoplatonica ficiniana e il suo forte legame con la cultura italiana coeva (Faccioli 
1958, VII-XIII). 



26 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

 

una celebre missione diplomatica svolta in Spagna, mettendo a rischio per altro la 
sua sicurezza personale nella speranza di risolvere la delicata e mortificante 
situazione di Francesco I (Déjean 1987, 111-128). 

Una costante fondamentale della biografia intellettuale di Margherita appare 
essere il suo interesse per la cultura umanistico – rinascimentale e in particolar 
modo per il neoplatonismo ficiniano. È proprio al Convito di Platone commentato 
da Marsilio Ficino e approfondito grazie alla versione francese da lei affidata a 
Simone de Sylvius che Margherita dedicò attente letture e approfondimenti 
(Lefranc 1898). Margherita nutre una profonda passione per l’umanesimo italiano. 
Legge con attenzione e coinvolgimento la Commedia dantesca, per la quale 
manifesta una smisurata ammirazione. Grazie ai suoi dialoghi con Luigi Alamanni, 
esule presso la sua corte e sostenitore della diffusione del capolavoro del poeta 
fiorentino in Francia ha modo di conoscere i versi di Dante e di approfondire aspetti 
dell’esegetica e della poetica dantesca (Faccioli 1958, XV). 

Margherita legge con particolare attenzione il Decamerone di Boccaccio, una 
delle opere a lei più care, fonte d’ispirazione per l’Eptameron. Promuove la 
traduzione francese del Decamerone per cura di Antoine Le Maçon, pubblicata 
presumibilmente nel 1545 (Faccioli 1958, XV). La fase di composizione 
dell’Eptameron appare piuttosto lunga. Gli storici sembrano concordare sul fatto 
che l’autrice abbia lavorato alla sua opera fra il 1540 e il 1549, anno della sua 
morte, non completando l’originario progetto di scrivere dieci novelle per dieci 
giorni, ma giungendo a lasciare ai posteri solo settanta due novelle. Non mancano 
ipotesi differenti, circa l’esistenza di altre novelle. Ne sono emerse, grazie alle 
ricerche degli studiosi, altre cinque che si aggiungono al corpus originale pubblicato 
nel 1559 e nell’edizione critica curata da Faccioli, alla quale si fa riferimento in 
questo saggio, sono pubblicate in Appendice (Faccioli 1958, 567-588). 

La prima edizione dell’Héptameron appare a Parigi postuma, ed è curata da 
Claude Gruget nel 1559 (Marguerite d'Angoulême 1559). Occorre ricordare che 
l’opera di Margherita ottiene un’ampia circolazione e si diffonde capillarmente 
anche al di fuori dei confini francesi2. 

 Nel Prologo della sua opera, l’autrice palesa la sua intenzione di differenziare il suo 
lavoro dal celebre precedente boccaccesco, che pure ammira fortemente: 

 

 
2 Intendo dedicare un prossimo studio agli aspetti della circolazione dell’Eptameron e le relative 
letture politiche dell’opera letteraria di Margherita di Navarra.  



Francesca Russo 
Il tirannicidio visto con gli occhi di una donna  

27 

 

 

Fra le altre cose- si legge- penso che non vi sia nessuno tra voi che non abbia 
letto le cento Novelle del Boccaccio, novissimamente tradotte dall’italiano in 
lingua francese, delle quali il re Francesco I e il Delfino e la Delfino Margherita 
fanno gran conto, che, se il Boccaccio potesse udirli dovrebbe risuscitare in 
virtù delle lodi di tali personaggi. Anzi ho sentito dire che le due signore sopra 
nominate, con molte altre della Corte, han deliberato di fare altrettanto, in 
questo soltanto operando diversamente dal Boccaccio: di non scrivere nulla 
che non sia vera storia. (Margherita di Navarra 1958, 13) 

 

L’autrice dell’Eptameron afferma quindi di volersi attenere nella sua opera a uno 
stile del realismo narrativo, presentando non delle favole ma delle storie vere, 
distanziandosi in questo dal celebre precedente boccaccesco, e seguendo piuttosto 
il modello proposto da Matteo Bandello, che era per lei un riferimento costante. 

In virtù dell’approccio realistico prescelto, appare quindi di particolare interesse 
la narrazione della vicenda dell’uccisione di Alessandro de’Medici ad opera di 
Lorenzino presentata nell’Eptameron, in quanto rappresenta una significativa 
testimonianza del dibattito francese sulla “via italiana” al tirannicidio (Margherita 
di Navarra 1958, 118-126). In particolar modo, Margherita, esponente di spicco del 
milieu di corte, tradizionalmente vicina ai fiorentini e ostile alla politica di Carlo V, 
appare una voce rilevante dell’opinione pubblica francese e la sua testimonianza 
non può essere letta solo come un fatto letterario, ma anche come un dato che 
rappresenta un posizionamento ideologico, sia rispetto al tema della resistenza 
politica, sia rispetto all’equilibrio politico nella penisola italiana. 

La regina di Navarra era per altro profondamente esperta della tradizione 
culturale italiana e appassionata studiosa della nostra lingua e letteratura ed era 
inserita nei principali dibattiti del tempo. Ebbe modo, inoltre, di conoscere e di 
dialogare con eminenti personaggi della cultura rinascimentale fiorentina e italiana. 
Oltre al già menzionato Luigi Alamanni, esule da Firenze per ragioni politiche in 
seguito alla sua partecipazione alla fallita congiura del 1522 contro Giulio 
de’Medici, Margherita era in contatto con Matteo Bandello, ispiratore del suo stile 
novellistico, con Bernardo Tasso, Giovanni Della Casa, Annibal Caro, Niccolò 
Martelli. Vantava quindi legami rilevantissimi con l’intellettualità italiana in esilio, e 
grazie a tali contatti era in grado di mettere in atto inedite scelte letterarie e di 
maturare una visione attenta e personale della storia politica della penisola 
(Faccioli 1958, XV-XVI). 

Intratteneva, inoltre, rapporti epistolari intensi con Vittoria Colonna con la quale 
condivideva il profondo interesse per le questioni spirituali e per l’evangelismo, in una 
continua e attenta ricerca di una dimensione più autentica della fede cristiana, ispirata 



28 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

 

specialmente ai canoni di una morale sagomata sul paradigma dell’imitatio Christi, 
piuttosto che su di una rigida adesione a una struttura dogmatica e istituzionale (Collet 
2000). 

Ebbe contatti anche con Pietro Paolo Vergerio, conosciuto tramite Vittoria 
Colonna e accolto presso la sua corte dopo la sua fuga da capo d’Istria, evento che, 
come è noto, destò molto scalpore nella penisola. In quel contesto, diede anche 
accoglienza a grandi artisti ed eminenti personaggi del panorama culturale 
fiorentino come Leonardo da Vinci e Benvenuto Cellini. L’interesse e l’attenzione 
per la storia italiana, che era in modo particolare nella prima metà del Cinquecento, 
profondamente legata alle trame europee e alle vicende francesi era sicuramente 
veicolata anche dalle importanti amicizie intrattenute da Margherita con tutti 
questi rilevanti esponenti del mondo culturale e religioso peninsulare (Cholakian-
Cholokian, 2006). 

Era quindi possibile che Margherita conoscesse anche dalle sue dirette fonti 
vicende relative alla nostra storia a lei contemporanea. Non sorprende, quindi, di 
trovare proprio nell’Eptameron scritto da Margherita di Navarra presumibilmente a 
partire dal 1542 e pubblicato postumo nel 1553 grazie alla trascrizione di Adrien de 
Thou, consigliere presso il Parlamento di Parigi, la prima testimonianza letteraria in 
terra francese relativa agli accadimenti fiorentini della notte dell’Epifania del 1537 
che portarono al tirannicidio di Alessandro de’Medici, per mano di suo cugino 
Lorenzino, apparentemente fidato cortigiano e consigliere esclusivo del signore 
della città (Mathieu-Castellani 1999, 59-60). Il tirannicidio fiorentino aveva dato 
luogo a conseguenze politiche rilevanti. Tra la fine di luglio e il primo di agosto del 
1537, i repubblicani fiorentini, con estremo ritardo in verità, sotto la guida del 
grande banchiere Filippo Strozzi, avevano organizzato un’operazione militare per 
destituire dal ruolo di vertice delle istituzioni il giovane Cosimo de’Medici, che era 
stato chiamato al governo dal Consiglio dei Quarantotto, su suggerimento di 
Francesco Guicciardini. Tale operazione vedeva un sostegno indiretto francese, 
grazie anche al coinvolgimento di Piero e Roberto, figli di Filippo Strozzi. Gli esiti 
furono però nefasti. Con la battaglia di Montemurlo, infatti, i repubblicani videro 
tramontare le ultime speranze di restaurazione delle libere istituzioni e, il seguente 
arresto e poi suicidio di Filippo Strozzi privò gli antimedicei di una solida guida 
(Simoncelli 2006, 157-334). In ogni caso, la vicenda del tirannicidio fiorentino era 
ben nota presso la corte francese, che aveva sostenuto le speranze dei 
repubblicani, anche grazie alla corposa presenza presso di essa di esponenti della 
“Nazione fiorentina” in esilio, quali ad esempio Jacopo Corbinelli che aveva anche 



Francesca Russo 
Il tirannicidio visto con gli occhi di una donna  

29 

 

 

in animo di pubblicare in Francia l’Apologia di Lorenzino de’Medici (Russo 2008, 
308-313). 

La vicenda dell’uccisione di Alessandro de’Medici avrebbe avuto, per altro, un 
grande rilievo nella letteratura francese ottocentesca. Tra le rappresentazioni 
letterarie più note del tirannicidio fiorentino, si ricorda il dramma di George Sand 
Une conspiration en 1537 e il celebre Lorenzaccio di Alfred de Musset, reso ancor più 
famoso dalle interpretazioni di Sarah Bernhardt nella parte di Lorenzino nel 1896, 
presso il Théâtre de la Renaissance. 

Nella «notte destinata da’ fati all’infelicissima morte del duca Alessandro», 
come la definì Benedetto Varchi nella Storia fiorentina, trovò la morte come 
ricordato il primo e illegittimo “duca della repubblica fiorentina”, per mano del 
cugino Lorenzino de’Medici. Questo inaspettato episodio della storia della città di 
Firenze destò un grande scalpore, essendo stato Alessandro posto nella sua carica 
per volontà di Carlo V, in seguito alla drammatica capitolazione della repubblica 
fiorentina del 1530, seguita alla lunga ed eroica resistenza delle città, vissuta nel 
tentativo dei repubblicani di resistere all’assedio delle truppe medicee e asburgiche 
(Russo 2008, 291-295). 

L’Imperatore aveva sancito per altro l’alleanza con Alessandro de’ Medici dando 
in sposa al duca una sua figlia naturale, Margherita d’Austria. Lo sbalordimento per 
l’improvvisa esecuzione del duca era considerevolmente accresciuto dalla 
riflessione circa l’identità dell’autore della congiura. Lorenzino de’Medici era infatti 
noto a tutti come il principale cortigiano e confidente dell’ucciso e destò incredulità 
e scalpore immaginare che, applicando la strategia machiavelliana di 
premeditazione ed esecuzione delle congiure, il giovane Medici avesse condotto a 
termine un’impresa così complessa e pericolosa, rivelando un insospettato animo 
di avversione al regime mediceo, una forte passione repubblicana e un inedito 
coraggio. Non fu infatti inizialmente creduto dai fuoriusciti fiorentini ai quali 
comunicò tempestivamente la notizia immediatamente dopo la sua fuga da Firenze 
successiva alla morte del duca (Russo 2008, 295-301). Lorenzino- come si legge 
nella sua Apologia- aveva in animo, dopo aver agito da solo con l’aiuto solamente 
di un complice fidato avvisato solo sul momento dell’esecuzione della vera identità 
della vittima, di coinvolgere i fuoriusciti repubblicani. Intendeva organizzare 
un’azione militare tempestiva contro il regime mediceo, colto in un momento di 
improvvisa debolezza, sperando così di conseguire il risultato auspicato dagli 
oppositori del tiranno e ottenere la liberazione della città dall’odiato governo, 
restaurando le libertà repubblicane (Lorenzino de’Medici 1991). Il ruolo di Filippo 
Strozzi quale leader indiscusso della coalizione antimedicea era fondamentale, 



30 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

 

anche in virtù del sostegno economico e diplomatico che egli poteva procurare 
all’impresa, avvalendosi dell’appoggio del potente alleato francese. 

 Dopo le prime esitazioni dei fuoriusciti, giunta da Firenze la conferma 
dell’uccisione del duca e della sua imputazione come tirannicida, Lorenzino fu 
salutato dai repubblicani come il «Bruto toscano». In modo particolare, Filippo 
Strozzi, leader della “Nazione fiorentina” in esilio, lodò le gesta del novello Bruto, 
che aveva con il suo coraggio riacceso le speranze repubblicane per l’amata città di 
Firenze. Strozzi mise il tirannicida sotto la sua protezione, inviandolo alla Mirandola 
e, per confermare il loro legame e promise che i suoi figli Roberto e Piero 
avrebbero sposato le sorelle di Lorenzino, Maddalena e Laudomia. 

Lorenzino, sarebbe approdato in Francia nel settembre del 1537, dopo il fallimento 
della battaglia di Montemurlo che pose tragicamente fine alle speranze di 
restaurazione repubblicana nella città di Firenze, ponendo i seguaci del “vivere civile” 
di fronte alla necessaria e dolorosa scelta dell’esilio. Raggiunta la città di Lione, il 
tirannicida si trovò a vivere sotto la protezione dalla potente “nazione fiorentina” 
presente nella città, molto influente per altro presso la corte francese, anche a causa 
del rilevante potere economico che esprimeva. Fu introdotto anche a corte e alla 
conoscenza del sovrano Francesco I, il quale sostenne finanziariamente la permanenza 
di Lorenzino nel suo regno e lo portò con sé in alcune importanti missioni 
diplomatiche. Al Medici fu quindi consentito di vivere presso la corte francese 
(Dall’Aglio 2011, 70-89). Non è noto se l’autrice dell’Eptameron ebbe modo di 
conoscerlo personalmente, oppure se tramite Luigi Alamanni, che dedicò in quel 
frangente al tirannicida versi elogiativi per il suo coraggioso gesto politico, apprendesse 
in dettaglio le circostanze del tirannicidio della notte dell’Epifania del 1537. Avrebbe 
certamente potuto ricevere racconti circa il tirannicidio fiorentino anche da esponenti 
della cospicua nazione fiorentina presenti a corte, con i quali era in ottimi rapporti. Si 
segnala anche fra i contatti della regina di Navarra la presenza di Giovanni Della Casa, 
amico e confidente di Lorenzino, tra le cui carte Francesco Erspamer ha rinvenuto una 
copia cinquecentesca dell’Apologia, scritta dal tirannicida per rivendicare di fronte a 
detrattori e falsi amici la piena legittimità del suo gesto. 

Fra le frequentazioni di Margherita, si segnala anche la presenza di Benvenuto 
Cellini, presente alla corte di Francesco I nei primi anni Quaranta del secolo. Il 
grande artista fiorentino nella Vita avrebbe segnalato tramite il celebre episodio 
del “rovescio della medaglia” dedicata ad Alessandro de’Medici, un significativo 
presagio post-mortem relativo alle intenzioni di Lorenzino de’Medici, dimostrando 
una particolare attenzione per gli accadimenti che sconvolsero Firenze nella notte 
dell’Epifania del 1537 e che riaccesero per un breve tratto le flebili speranze dei 



Francesca Russo 
Il tirannicidio visto con gli occhi di una donna  

31 

 

 

repubblicani di riportare le libere istituzioni a Firenze. Cellini narra nell’episodio 
LXXXVIII delle Vite di aver lavorato alla medaglia celebrativa di Alessandro e di 
essere stato redarguito a tal proposito da Francesco Soderini per la sua intenzione 
di celebrare un «arrabbiato tiranno» (Cellini 1985, 301). Così Cellini si risolvette a 
domandare a Lorenzino il «rovescio della medaglia», il quale «aveva detto che 
giorno e notte non pensava ad altro, e che egli lo farebbe più presto ch’egli avessi 
possuto» (Cellini 1985, 302). Cellini legge ex post nelle parole del tirannicida un 
riferimento ai piani di cospirazione e di vendetta nei confronti del tiranno imposto 
da Carlo V sulla città di Firenze. 

Appare in ogni caso estremamente significativo anche dal punto di vista dell’analisi 
politica notare come, nello sviluppo della trama dell’Eptameron articolata in novelle 
Margherita introduca, nella novella decimo seconda, tramite il personaggio di 
Dagoucin, la descrizione e una conseguente riflessione ideologica dei suoi personaggi 
circa il tirannicidio di Alessandro de’Medici (Margherita di Navarra 1958, 118). Nella 
seconda giornata del percorso narrativo, quando gli interlocutori sono sollecitati a 
ragionare su «ciò che a ciascuno viene d’un tratto nella fantasia», Dagoucin espone i 
fatti relativi al tirannicidio compiuto da Lorenzino de’Medici. Sin dal preambolo della 
novella, si legge una flessione dell’impianto narrativo compiuta da Margherita, volta 
a trasformare gli eventi nel senso di rendere protagonista delle attenzioni del Duca, 
non Caterina Soderini Ginori, zia di Lorenzino, ma una delle sue sorelle, presentando 
in maniera più complessa le motivazioni che indussero il tirannicida all’azione in una 
scelta non solo politica, ma anche in un atto compiuto in difesa della virtù di una 
delle giovani sorelle alle quali era molto legato (Margherita di Navarra 1958, 118). 
Lorenzino non avrebbe quindi usato lo stratagemma di attirare il duca nella sua 
stanza per incontrare l’ignara Caterina Ginori, mai coinvolta nella trama, per 
compiere poi il suo gesto programmato da tempo, come narra Benedetto Varchi, 
fonte considerata molto attendibile poiché testimonia nello scritto quanto ascoltato 
direttamente da Lorenzino stesso e dal suo complice Scoronconcolo. L’occasione 
dell’incontro doveva essere diversa. 

Lorenzino, cavaliere gentile, non premeditava per l’autrice dell’Eptameron forse il suo 
gesto, ma offeso dalle inadeguate attenzioni del duca verso la sua amatissima sorella, 
dopo aver opposto al duca il rifiuto di farsi mediatore per un gesto infamante, si decise 
ad agire politicamente liberando la patria dall’odiato tiranno e salvando l’onore della sua 
famiglia. 

 

 



32 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

 

Il duca di Firenze, non avendo mai potuto far intendere a una dama l’affetto che 
le portava – si legge nella presentazione della novella decimo seconda 
dell’Eptameron – rivela il proprio desiderio a un gentiluomo fratello di lei, 
pregandolo di ottenergli il piacer suo: e quegli, dopo parecchie rimostranze in 
contrario gliene fa promessa verbale, ma l’uccide invece nel suo letto nell’istante 
medesimo in cui il Duca spera di ottener vittoria su colei che riteneva invincibile. E 
così liberando la patria da un tal tiranno, salva la vita e l’onore della propria 
famiglia (Margherita di Navarra 1958, 118). 

 

Così Lorenzino, secondo Margherita, dopo aver dato formalmente assenso alle 
pretese del duca 

 

prese diversa deliberazione, poiché preferiva morire piuttosto che fare un tal 
torto alla sorella, una delle donne più costumate fra quante fossero allora in 
Italia. Doveva perciò liberare la patria da siffatto tiranno, che abusando della 
propria forza pretendeva di macchiare a quel modo l’onore della sua casa, 
poiché teneva per certo che, senza uccidere il Duca, la sua vita e quella dei suoi 
non sarebbero state per nulla assicurate (Margherita di Navarra 1958, 120). 

 

Margherita non esita a definire Alessandro come tiranno e a configurare la sua 
uccisione come una liberazione per la patria oppressa dalla brama illimitata di 
potere del duca e dalla sua illegittima condotta. Non manca, difatti, nella 
descrizione degli eventi contenuta nella novella una forte attenzione alle 
conseguenze politiche del tirannicidio da cui si ricavano le differenti sfumature 
ideologiche nelle opinioni espresse dai personaggi descritti dall’autrice. Tali aspetti 
emergono con nettezza dal dibattito che intercorre fra Dagoucin - narratore della 
storia e i suoi interlocutori.  

 

Questo racconto fu ascoltato con molta attenzione da tutta la brigata – si 
legge, infatti – ma esso generò diverse opinioni: perché alcuni sostenevano 
che il gentiluomo aveva fatto il suo dovere a salvar la propria vita e l’onore 
della sorella e a liberare la patria da un tal tiranno; altri dicevano di no, ma che 
piuttosto era segno di somma ingratitudine il trucidare colui che gli aveva 
concesso tanti beni e tanti onori. Le donne dicevano che egli era stato un 
buon fratello e un virtuoso cittadino; gli uomini, al contrario, che era un 
traditore e un cattivo servitore; ed era bello udire le ragioni allegate dall’una e 
dall’altra parte. Ma le signore, conforme al loro costume, parlavano mosse 
dalla passione più che dal ragionamento e dicevano che il duca era degno di 
morte mentre colui che aveva fatto il colpo poteva tenersi ben fortunato. 
(Margherita di Navarra 1958, 124) 

 



Francesca Russo 
Il tirannicidio visto con gli occhi di una donna  

33 

 

 

Nel presentare la discussione seguente al racconto del tirannicidio l’autrice fa 
emergere una singolare “guerra dei sessi”, una chiave ermeneutica tipica dell’intera 
opera, che vede schierate le donne in favore del tirannicida, eroe politico e 
cavaliere perfetto, mentre gli uomini descrivono Lorenzino come l’eroe negativo, il 
cortigiano ingrato, il traditore della fiducia del Signore della città e quindi ne 
condannano le gesta con nettezza. Non è facile evidentemente intendere quale sia 
la reale posizione dell’autrice circa la questione del tirannicidio poiché non formula 
nel testo considerazioni di carattere generale sul tema della resistenza al potere 
politico e sul tirannicidio come gesto estremo. Anche se, tra le righe della 
descrizione letteraria della vicenda, si scorge un suo posizionamento a fianco del 
mondo femminile, schierato apertamente, forse apparentemente solo per 
«passione», dalla parte di Lorenzino, che agli occhi delle donne e di Margherita 
appare comunque una figura eroica e coraggiosa. Non si tratta forse di un 
posizionamento convintamente ideologico, ma forse appare una visione letteraria 
“femminile” del tirannicidio di Alessandro de’Medici. Anche se, Margherita di 
Navarra, abile diplomatica, avvezza a svolgere, come disse Lucien Febbre, il 
«mestiere di regina» era in grado di cogliere e valutare le conseguenze politiche 
della vicenda fiorentina e di apprezzare le difficoltà seguenti alla morte di 
Alessandro per l’odiato nemico asburgico. Margherita non teme quindi di 
esprimere pareri in favore del gesto estremo del giovane Medici, che con la sua 
prontezza e abilità di dissimulazione, travolge gli equilibri politici della città di 
Firenze, uccidendo un “regnante”, sebbene profondamente criticato – sia per 
carenza di legittimità, sia per la sua pratica di governo irrispettosa delle leggi e delle 
consuetudini giuridiche – ma posto sul trono dall’Imperatore Carlo V. Forse è 
proprio nel forte legame di Alessandro de’Medici con l’imperatore asburgico che si 
può scorgere un’ulteriore ragione per l’abile regina francese di simpatia verso il 
tirannicida fiorentino. Lorenzino aveva infatti con il suo gesto estremo riaperto la 
“questione istituzionale” a Firenze, riaccendendo le speranze dei repubblicani 
fiorentini, tradizionali alleati della Francia nella lunga guerra franco-asburgica che 
proprio nella penisola italiana vedeva il suo campo di battaglia principale. 

Margherita sceglie, inoltre, consapevolmente per finzione letteraria di trasformare 
alcuni aspetti della vicenda del tirannicidio fiorentino inserendo il tema della difesa da 
parte di Lorenzino dell’onore familiare. La figura della sorella, collocata nella 
narrazione presentata nella novella dell’Eptameron, simbolizza un profondo legame di 
tipo affettivo e di protezione, in virtù del quale Lorenzino è spinto a compiere il suo 
gesto estremo e per tutti inaspettato. La sorella del tirannicida è quindi, nel racconto di 
Margherita, un’eroina positiva, immagine di donna virtuosa, ispiratrice di azioni 



34 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

 

coraggiose come l’uccisione del duca-tiranno della città, azione che risulta salvifica non 
solo per il suo onore ma anche per i destini della città, ponendo fine a un governo 
illegittimo e sanguinario. La sua positività appare funzionale a esaltare ancor di più le 
doti cavalleresche di Lorenzino, che diviene non solo il novello «Bruto» - come il 
tirannicida fu definito da Filippo Strozzi e dai fuoriusciti repubblicani - noto alle 
cronache del tempo, ma anche un moderno eroe della letteratura cortese. Anche in 
Francia era giunta eco, in modo particolare grazie all’opera di diffusione capillare dei 
fuoriusciti fiorentini e fra tutti si ricorda Jacopo Corbinelli, del dibattito umanistico - 
rinascimentale sul mito di Bruto, che da Dante a Machiavelli e Donato Giannotti aveva 
attraversato la cultura politica fiorentina. Dalla condanna dantesca di Bruto e Cassio 
nella Commedia si era giunti all’esaltazione di Bruto eroe liberatore della patria e 
vendicatore delle libertà repubblicane. Si ricorda a tal fine anche il rilevante contributo 
offerto dai grandi artisti, fra tutti Michelangelo, che celebrò Bruto minore in un busto 
scolpito su richiesta di Donato Giannotti, per omaggiare il cardinale Niccolò Ridolfi, 
opera rimasta per altro incompiuta e attualmente conservata presso il Museo del 
Bargello a Firenze (Russo 2008). 

Descritta con toni eminentemente positivi nella dodicesima novella 
dell’Eptameron è anche l’altra eroina della storia, Margherita d’Austria, giovane 
moglie di Alessandro de’Medici, eroe negativo per antonomasia di questa 
sanguinaria vicenda. Margherita soffre ingiustamente per l’infausta morte del tanto 
indegno marito (Margherita di Navarra 1958, 123). 

Appare evidente anche da queste considerazioni quanto l’autrice nella sua 
narrazione dei fatti che sconvolsero Firenze, la penisola italiana e l’Europa nella notte 
dell’Epifania del 1537 metta in luce le virtù delle figure femminili del suo racconto, 
considerandole capaci di intendere aspetti più intimi e nascosti dell’animo umano e 
di ispirare negli uomini azioni virtuose. Ritengo in conclusione, che si possa ipotizzare 
una sua condivisione del giudizio empatico e passionale delle donne presentate nella 
novella rispetto all’azione del celebre tirannicida. Appare, comunque, a mio avviso 
estremante significativo il ricordo nell’Eptameron scritto dalla regina di Navarra di un 
evento come quello della violenta morte di Alessandro, che tanto aveva diviso 
l’opinione pubblica fiorentina, italiana ed europea e che aveva visto riaprire delle 
speranze per limitare il dominio asburgico sulla penisola italiana, sovvertendo il 
regime mediceo restaurato per volere di Carlo V, mettendo in crisi, quindi, il sistema 
di potere imperiale e riaprendo di conseguenza le speranze della corona francese, 
tanto cara a Margherita, di continuare a giocare un ruolo nella penisola italiana. La 
regina di Navarra narra consapevolmente del tirannicidio nella sua opera e, dietro le 
sfumature letterarie, penso sia possibile scorgere un suo posizionamento critico 



Francesca Russo 
Il tirannicidio visto con gli occhi di una donna  

35 

 

 

positivo verso il tirannicidio fiorentino, gesto che, pur sconvolgendo violentemente 
assetti di governo aveva creato le condizioni per modificare gli equilibri in città e 
nella penisola italiana. Margherita, scrittrice e letterata, appare nelle pagine dedicate 
alla vicenda di Lorenzino de’Medici anche una scrittrice politica, consapevole del suo 
“mestiere di regina”. 

 

 

 

Bibliografia 

Boccacce, Jean. (S.d.). Le Décaméron, traduit de l'italien en françois par Maistre Anthoine 
Le Maçon. S.l: s.n. 

Cantimori, Delio. 1945. “Recensione a Autour de l’Heptaméron, Amour sacré, amour 
profane”. Società 3: 261-273.  

Cellini, Benvenuto. 1985. Vita. Milano: BUR.  

Cerati, Marie. 1981. Marguerite de Navarre. Paris: Éditions du Sorbier. 

Cholakian, Patricia F. e Rouben C. Cholakian. 2006. Marguerite de Navarre, mother of the 
Renaissance. New York: Columbia University press.  

Collett, Barry. 2000. A long and troubled Pilgrimage. The correspondence of Marguerite d’Angoulême 
and Vittoria Colonna 1540-1545. Princeton: Princeton theological Seminary.  

Dall’Aglio, Stefano, 2011. Esilio e morte di Lorenzino de’Medici. Firenze: Olschki.  

Déjean Jean- Luc. 1987. Marguerite de Navarre. Paris: Fayard.  

Eichel-Lojkine, Patricia. 2021. Marguerite de Navarre. Perle de la Renaissance. Paris: Perrin. 

Faccioli, Emilio. 1958. “Introduzione”. In L’Eptameron di Margherita di Navarra, VII- XVIII. 
Torino: Giulio Einaudi editore.  

Febvre, Lucien. 1996. Amour sacré, amour profane. Autour de "l'Heptaméron". Paris: Gallimard.  

Jourda, Pierre. 1930. Marguerite d’Angoulême, duchesse d’Alençon, reine de Navarre 
(1492-1549). Paris: Champion. 

Lefranc Abel. 1898. Marguerite de Navarre et le platonisme de la Renaissance. Paris: Fischbacher.  

Lorenzino de’ Medici. 1991. Apologia e lettere. A cura di F. Erspamer. Roma: Salerno.  

Margherita di Navarra. 1958. L’Eptameron. Torino: Giulio Einaudi editore. 

Marguerite d'Angoulême. 1972. Le Miroir de l'âme pécheresse. Édition critique avec une 
introduction et des notes par J.L. Allaire. München: W. Fink. 



36 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

 

Marguerite d'Angoulême. 1559. L'Héptameron des nouvelles de tres illustre et tres 
excellente princesse Marguerite de Valois, Royne de Navarre. Remis en son ordre par 
Claude Gruget. Paris: V. Sertenas. 

Mathieu-Castellani, Gisèle. 1999. “Introduction”. In L’Heptaméron di Marguerite de 
Navarre. Paris: Classiques Garnier.  

Picco, Francesco. 1925. “Prefazione”. In Margherita d’Angoulême regina di Navarra, 
Eptamerone, IX-XXXII. Roma: Formiggini. 

Russo, Francesca. 2008. Bruto a Firenze. Mito, immagine e personaggio. Napoli: Editoriale 
Scientifica. 

Simoncelli, Paolo. 2006. Fuoriuscitismo repubblicano fiorentino 1530-54 (Volume primo-
1530-37). Milano: Franco Angeli.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Francesca RUSSO is Full Professor of History of political thought, at the Department of 
Education of Suor Orsola Benincasa University in Naples. In 2011 she got a scholarship at the 
Max Planck Institut für Europäische Rechtsgeschichte. She was visiting researcher there in 
2014 and 2016. She was visiting researcher at: the Department of History of the University 
Edinburgh (2014); Université Paris 8 (2015, 2016, 2018); University Ottawa-U Ottawa (2015); 
Virginia Commonwealth University (2017); University of Kent (2016); Universidad de Càdiz 
(2017); Université Panthéon Sorbonne (2021); Pädagogische Hochschule Linz (2022). She was 
visiting professor at Université Panthéon Sorbonne (2023). 

Email: francesca.russo@unisob.na.it  


