
 

  

Politics. Rivista di Studi Politici 
www.rivistapolitics.eu 

n. 21 (5), 1/2024, pp. 37-56 
Guida editori s.r.l. 

Creative Commons 
ISSN 2785-7719 

 
 

Boccalini e gli occhiali politici. 
Sui possibili sensi della decrittazione degli “arcana” 

Domenico TARANTO 
 

Abstract 

In the politics of the moderns, which has reactivated the exceptional use of the Reason of 
State made by Tiberius, as described by Tacitus, being and appearing have now separated 
and opposed each other. This opposition makes the actions of princes impossible or 
difficult to decipher and definitively sends to the archives hypotheses of natural disclosure, 
such as the acute sight of Lynceus, or the practice of the little window in everyone's chest. 
Boccalini, in the guise of a modern and technical invention such as "political glasses", 
shows governments how letters can neutralize any attempt they make to deceive the 
people and claims the possible use of this modern invention both to undermine and to 
preserve the power. In fact, if you can see the naked king with glasses, it is equally true 
that, through their use, people can resist the seductions of the "conquering" princes who 
would love to make them rise up against their "natural" princes. Glasses are therefore a 
threat but at the same time a reassurance for the princes who are "shepherds" of their 
people. 

 

Keywords 

Boccalini - political glasses - Tacitism - Reason of State - political conservation 

 

In uno dei più intensi Ragguagli della seconda Centuria, pubblicata sotto lo 
sguardo amorevole del suo autore a Venezia appresso Barezzo Barezzi nel 1613, il 
numero LXXXXIX, Boccalini sotto le vesti del menante dei casi occorsi in Parnaso, 
dà conto di un rifiuto opposto da Apollo nei confronti di una «elegante orazione» 
presentata da «un molto famoso letterato» in lode del presente secolo. Questo 
letterato, che del secolo lodava la bontà, la pietà e ogni sorta di virtù, concludeva 
come si fosse ormai prossimi al ritorno della felicissima età dell’oro cantata dai 
poeti e data ormai per irrimediabilmente perduta.  



38 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

Apollo, giudice inappellabile delle controversie politico-letterarie che con il loro 
succedersi animavano la vita di Parnaso, e anche al di là di queste, titolare del 
giudizio in ultima istanza circa la validità ideologico-politica1 non meno che 
estetica delle opere presentategli, anche in assenza di quel contraddittorio tra le 
parti che connota l’attività giudiziaria di cui il Lauretano ebbe diretta esperienza2, 
sembra ricevere l’orazione «con poco grate accoglienze» (R II LXXXIX 296). Lui che 
ha occhi per vedere e giudizio per non farsi trarre in inganno da ciò che vedeva, 
consapevole di come il mondo fosse pieno di vizi3 e del fatto che molti «ne’ tempi 
presenti» si servissero «dell’arrabbiata e stirata ragion di stato»4 che quei vizi 
consigliava ai principi e ai privati, domanda al letterato se avesse ben veduto il 
secolo che lodava e, soprattutto «con quali occhiali l’aveva considerato e ben 
contemplato». Il «molto famoso letterato», preda di un approccio ingenuo nei 
confronti dell’attività conoscitiva, che si sarebbe considerata inadeguata, ove 
rivolta alla pura natura, ma che era assolutamente illusoria se usata nei confronti 
della storia e della politica, risponde di aver visto i costumi dei regnanti e dei 
soggetti praticando «infinite corti de ’principi grandi» e che non aveva adoperato 
«altri occhiali» al di fuori «dell’ordinaria vista del suo giudicio, il quale affatto non 
istimava losco».  

Di fronte ad una tale risposta, insieme superba e ardita, Apollo replicò che  

 

ben si conosceva ch’egli al buio aveva scritta quella sua orazione, poiché il 
vero stato del secolo presente, la qualità di quelli che lo abitavano nemmeno 
con l’occhio dello stesso Linceo poteva esser veduta, se al naso altri non si 
poneva prima quel finissimo occhial politico, che altrui perfettamente faceva 
vedere la verità delle passioni che negli stomachi cupi delle moderne persone 
si trovavano, tutte nel proceder loro tanto misteriose, che quel senso avevano 
di dentro, che meno appariva di fuori. E questo detto, a quel letterato fece 
Apollo dar un paio di eccellenti occhiali modernamente lavorati nella fucina 
del politico Tacito: e li disse che con essi rimirasse il secolo che avanti gli occhi 

 
1 Che il suo Parnaso – sulle cui vicende letterarie si veda Firpo 1946 – rispetto a quello 
sostanzialmente cortigiano e letterario di Cesare Caporali, si fosse «spostato verso un’accezione non 
esclusivamente, ma certo prevalentemente politica», è stato notato da G. Baldassarri 2006 A, IX.  
2 Irace 2015, 47 ha notato come i ragguagli appaiano intessuti “di citazioni e di allusioni, dirette e 
indirette, che rinviano al linguaggio giuridico e amministrativo di antico regime”. Sul tema si veda 
anche Asor Rosa 1974, 93.  
3 Apollo, di cui il menante è, nel gioco di specchi dei Ragguagli, al tempo stesso gazzettiere ed 
ispiratore, aveva in più occasioni espresso un severo giudizio sul secolo (cfr. R I XXIII 68; XXXVI 133; 
XL 214; R II LXXVI 258), non meno di quanto aveva fatto lo stesso Boccalini quando aveva 
considerato il Mondo tanto corrotto da meritare il gastigo di Dio (cfr. Oss. ad Ann. VI 480). 
4 R I XXVIII 88. Per altre ricorrenze del sintagma si vedano, nella Centuria I, le pagine 312 e 327; R II 
pp. 140, 159, 218, 312; R III, 69, 88, 202, 247.  



Domenico Taranto 
Boccalini e gli occhiali politici 

39 

 

li si presentava, e che li riferisse se quello stesso era ch’egli nella sua orazione 
tanto aveva esaltato (R II LXXXIX 297). 

 

Inutile dire che il letterato non vide più quel che prima vedeva, ma grazie a «questi 
mirabilissimi occhiali» dichiara semplice apparenza il mondo di prima, apparenza e 
inganno le sue sbandierate virtù, e procede facilmente al suo rovesciamento, 
riconoscendo interesse, simulazione, frode, come i fondamenti delle relazioni 
umane e soprattutto politiche. Disgustato da quel che gli appare come la vera, se 
pure fin lì occulta natura dell’essenza dei rapporti mondani, il letterato ritiene per 
sé cosa troppo odiosa il tener questi occhiali al naso e, con un gesto che lo 
accomuna ad altri personaggi dei Ragguagli, se li toglie5.  

Il lettore dei Ragguagli non sentiva lì per la prima volta parlare di occhiali, per il 
semplice motivo che, proprio all’inizio della prima Centuria, aveva appreso come 
l’Università dei politici avesse aperto in Parnaso un fondaco contenente «diverse 
merci utili» ai letterati. Tra queste, oltre alla borra, ai pennelli «eccellentissimi per 
quei prencipi che nelle urgenti occasioni loro sono sforzati dipingere ai popoli il 
bianco per lo nero» (R I I 10)6, aveva letto di un numero infinito di occhiali di 
mirabile e diversissime virtudi7, ma qui all’altezza del II LXXXXIX il quadro relativo alla 
loro natura e funzione si fa più concentrato e intenso e bisognoso, credo, di 
qualche indugio interpretativo.  

Poiché sul terreno della politica, l’apparire, il mondo fenomenico cioè, si presenta e si 
dispone su di un piano non solo distante ma direttamente opposto rispetto all’essere, 
è facile ad Apollo considerare insufficiente e inadeguata al tentativo di una sua 
comprensione, la pur tanto decantata capacità visiva di Linceo che più innanzi sarà 
individuato, nonostante «lo sguardo suo acutissimo», come incapace di penetrare 

 
5 Si veda per un analogo atteggiamento il caso del Peranda che rifiuta di riacquistare la vista, 
promessagli da Fracastoro, per non vedere «il mondo moderno immerso in quelle enormi 
stomachezze che tanto fanno nausea ai galantuomini» (R I XIII 49).  
6 Sulla capacità dei principi di cambiare i colori delle loro azioni si veda ancora R I LXXXVI 313 e III III 10.  
7 Ibidem. In questa prima presentazione degli occhiali, Boccalini ne ricorda cinque funzioni. La prima 
è quella di far vedere la realtà a chi, in preda alla libidine, non sa più distinguere il bene dal male, la 
seconda funzione sembra quella dell’occultamento che libera chi li mette «dal travaglio di veder le 
cose stomacose di questo mondaccio tanto corrotto», la terza serve a conservare la memoria dei 
benefici ricevuti a coloro che hanno assunto una magistratura, la quarta serve a dare ai cortigiani 
contezza dei favori ricevuti facendo parer le pulci elefanti, i pigmei giganti, la quinta consente di far 
vedere ai cortigiani «vicinissimi quei premi e quelle dignitadi alle quali non giunge la vista loro, e 
forse non arriverà l’età» (R I I 10-11).  



40 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

nemmeno la pelle dell’animo «tanto recondito» degli “Spagnuoli” (R III IV 17)8 che di 
quella distanza tra essere ed apparire sembravano gli incontestati maestri.  

Non sarà dunque inutile cercare di sapere qualcosa di più delle doti e dei contesti 
nei quali si costruì la fama della eccezionalità della vista di Linceo, per poi giungere 
al problema della dichiarazione della sua inadeguatezza in politica e della 
conseguente necessità della produzione artificiale, in quel campo, degli stessi 
risultati, cui quello perveniva per via naturale.  

 

Sulla acutezza e sulla inadeguatezza della vista di Linceo 

Nella decima Nemea, volta a celebrare la vittoria di Teaio negli Heraia, Pindaro (518 
a.C. circa-438 circa) risalendo indietro agli ascendenti del vincitore, ricorda tra i loro 
meriti l’ospitalità concessa da Panfae, antenato del vincitore nella linea materna, ai 
Dioscuri, trascorrendo poi subito allo scontro tra questi, colpevoli di abigeato ai 
danni dei figli di Afareo, e quelli: Ida e Linceo vindici del loro diritto. Concentrandosi 
sul destino dei Dioscuri, Pindaro prende le mosse dalla morte di Castore, trafitto 
dalla lancia di Ida, dopo che  

 

Linceo l’aveva scorto dal Taigeto 
mentre stava in vedetta, con la vista 
più acuta di ogni altra tra i mortali, 
seduto sopra il ceppo di una quercia9. 

 

Più tardi quando Teocrito (315-260 a.C. circa) tornerà sui Dioscuri e sul loro 
rapporto con i figli di Afareo, oggetto della contesa non saranno più i buoi ma le 
donne, rapite e sottratte ai loro promessi sposi: Ida e Linceo appunto. Che si 
dovesse venire alle mani e alle armi era naturale, e di Linceo ucciso da Castore, 
anche qui si metterà in luce l’acutezza dello sguardo «ἀkribὴς ὄμμασι Λυγκεύς» 
(Teocrito 1993 XXII  194). 

Acutezza che tornerà, come principale caratteristica del nostro eroe, anche in uno 
scrittore di poco più giovane: Apollonio Rodio (295-215 a.C.) che, nel primo libro 
delle Argonautiche, elencando il catalogo degli eroi radunati da Giasone, secondo la 
loro provenienza geografica, giunto alla Messenia menziona 

 

 
8 Sull’antispagnolismo del Lauretano mi permetto di rinviare da ultimo a Taranto 2024. 
9 Pindaro, Nemee 2010, X 118-121. Cfr. Fermi 2020. 



Domenico Taranto 
Boccalini e gli occhiali politici 

41 

 

I figli di Afareo, il tracotante Ida e Linceo, 
giunsero dalla terra di Arena, entrambi superbi 
del loro immenso vigore, Ma Linceo si distingueva  
per la vista acutissima, se si può prestar fede alla fama 
che egli vedeva facilmente nel seno della terra  
(Apollonio Rodio 1986, I 151-155) 

 

La fama della vista acuta di Linceo, in tempi più vicini a quelli del Lauretano, era 
stata raccolta da Erasmo che negli Adagia dedicò il n. 1054 alla esposizione della 
sua vista mettendone in bell’ordine le fonti (Erasmo 2013, 981). 

La domanda era però per Boccalini se la dote, pur così alta, della vista di Linceo 
riuscisse, nella misura in cui rimaneva dentro alla natura, a penetrare i segreti dei 
principi che avevano o abilmente coperto le loro intenzioni, o che, attraverso 
l’artificio, avevano creato falsi bersagli da dare in pasto alla vista di chi avesse 
tentato di scoprirne il segreto.  

Ora qui, come altrove, Boccalini è estremamente netto e preciso. Le apparenze sono 
state così ben costruite che vale per loro esattamente quel che vale per il segreto, 
così ben custodito dalla nazione Spagnola che è di animo «tanto recondito, che non si 
truova artificio d’uomo che basti per conoscere i fini di Lei, anzi Linceo istesso con lo 
sguardo suo acutissimo non può penetrare nemmeno la pelle» (R III IV 17).  

Cosa fare di fronte alla impossibilità di vedere il nascosto? Il problema non è quello 
di acuire la vista perché essa veda da distanze maggiori di quanto abitualmente le 
sia consentito, ma di dotare lo sguardo di tecniche atte a vedere non solo la realtà 
dietro le apparenze, ma addirittura dentro il non visibile, il nascosto e il segreto.  

 

L’accesso al nascosto tramite il “finestrellino”  

La prima strategia che vorrebbe muoversi sul terreno naturale, pur essendone 
impossibilitata dalla natura stessa, che reagirebbe con la morte dei soggetti 
sottoposti ad indagine secondo quel modo, è quella del “fenestrellino”, inadeguato 
anch’esso allo scopo, nella misura in cui resterebbe, se pure gli fosse possibile, al 
livello della pura natura. 

Prima che il segreto nella sua forma politico-statuale, gli arcana di cui si diceva, 
occupasse totalmente il campo, esso era stato oggetto d’analisi nel territorio 
dell’antropologia e della sua analisi delle relazioni semplicemente interumane, 
tanto da far dire a Cicerone che la mente umana era così avvolta sotto la tenebrosa 



42 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

caligine della simulazione da non consentire e anzi da sconsigliare una immediata 
fiducia negli altri 

 

Multis enim simulationum involucris tegitur et quasi velis quibusdam 
obtenditur unius quisque natura; frons, oculi, vultus persaepe mentiuntur, 
oratio vere saepissime (Cicerone 1967, I 1 15). 

 

Un antico e ripetuto lamento era quello di chi, accusando l’uomo di nascondere il 
proprio intimo, vagheggiava la possibilità che gli si aprisse una finestrella nel petto 
perché facilmente lo si potesse scrutare. Senza la pretesa di stabilire precise 
genealogie, si può ricordare come il tema fosse presente nell’Ermotimo (cfr. Luciano 
2007, 20) di Luciano e poi nel Momus di Leon Battista Alberti (Alberti 1986, 34), 
passando per i ripetuti riferimenti al personaggio di Momo negli Adagia10 erasmiani 
come nella Fisiognomica di Della Porta11, per poi approdare ai Ragguagli di Boccalini 
(R I LXXVII 260 e ancora R II XXVIII 126, con riferimento a Talete) e più tardi 
nell’Oracolo manuale e arte di prudenza di Baltasar Gracián (cfr. Gracián 1997, 135), 
e come andasse crescendo l’urgenza di ovviare a questa mancanza, a mano a mano 
che cresceva la consapevolezza del potere della frode non solo nei rapporti 
generalmente interumani ma anche e soprattutto in quelli politici. 

L’inconoscibilità del vero, cui alludeva Luciano per contrassegnare la difficoltà della 
scoperta della verità, sarebbe infatti stata declinata, con il passare dei secoli, 
secondo una diversa intenzione che aveva di mira non tanto la critica al principio 
dell’autoevidenza della verità, quanto alla tendenza umana al nascondimento delle 
proprie intenzioni.  

Un adepto dello stoicismo, Ermotimo, che quella setta aveva scelto tra le molte 
altre concorrenti, interrogato da Licino sui motivi di tale scelta, non sapendo 
addurre convincenti ragioni, viene da questi ripreso per la leggerezza cui si è 
lasciato andare in una scelta così importante. Esclusi segni di riconoscimento 
dell’ottimo, come l’aspetto, il vestito, giudicati apparenza esterna, Licino invita 
l’interlocutore a dargli segni di riconoscimento dell’anima e dell’intimo di quei 
filosofi alla cui scuola si è messo, chiarendo come  

 

 
10 Alla figura di Momo, e al suo desiderio di vedere aperta nell’uomo la finestra di cui si discute qui, 
Erasmo fa riferimento negli Adagi 474, 586 e 2434.  
11 «Ob id Socrates fenestratum hominum pectus concupivit» (Della Porta, 1586, 3). 



Domenico Taranto 
Boccalini e gli occhiali politici 

43 

 

La mente non trasparisce così, ma sta chiusa e segreta, e si mostra nel parlare, 
nel conversare, nell'operare, e pure tardi ed appena (Luciano 2007, 603)12. 

 

Per avvalorare la propria tesi, relativa alla difficoltà di vedere la mente, Licino 
ricorda ad Ermotimo il fatto che in una contesa tra Nettuno, Minerva e Vulcano, 
avente ad oggetto la scelta su chi fosse più valente nell’arte sua, che ebbe Momo 
come giudice, questi rimproverò l’artefice dell’uomo per non avergli fatto 

 

una finestrella nel petto, affinché aprendola potessero tutti conoscere quello 
che vuole e pensa, e se egli dice il vero o il falso. Ma Momo aveva la vista 
corta, e però giudicava così degli uomini: tu che l'hai più acuta di Linceo, vedi 
anche a traverso il petto ciò che v'è dentro; per te tutto è aperto, e conosci 
non solo ciò che ciascuno vuole e pensa, ma chi è migliore o peggiore. 
(Luciano 2007, 605). 

 

Qui, come è facile vedere, l’irrisione nei confronti di chi pensa sia facile conoscere 
la verità, come crede Ermotimo, si mescola abilmente alla constatazione della 
difficoltà di conoscere non solo il vero metafisico, ma più modestamente la verità 
dei pensieri nascosti dell’uomo, quei pensieri cioè, che egli non voglia tradurre né 
in gesti, né in parole.  

A superare questo secondo sbarramento conoscitivo, quello che impedisce di 
palesare l’intimo e il segreto, Licino, ironizzando sulle presunte facoltà di Ermotimo, 
gli attribuisce le doti di Linceo che sole sarebbero state capaci di superare gli 
ostacoli frapposti dai soggetti alla penetrabilità e alla visione del loro interno da 
parte dello sguardo degli altri. 

Ora quel che vorrei provare ad argomentare, guardando al tema della penetrazione 
del nascosto nel pensiero e nella tecnica politica del XVI e del XVII secolo, è la 
necessità di superare il limite “naturalistico” rappresentato dalla eccezionalità della 

 
12 Che Boccalini conoscesse Luciano «che tanto apertamente si è burlato di Dio» è provato da R II 
LXXVI 260 (analoga espressione anche in Lett., ad Antonio Angeletti R III 253). Sul tema vedi 
Ciccarelli 2010-2011. Di un ulteriore riferimento all’Asino nella lettera XXXVIII ad Agostino Minoli 
(Bilancia III 307) non ci si può invece servire, dopo che Firpo, definendola «pedestre elogio della 
professione forense», l’ha attribuita direttamente al Leti (Firpo 1942, 114).  
 
 
  
 



44 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

vista di Linceo, per attivare percorsi artificiali, e dunque tecnici, capaci di raggiungere 
i risultati di cui quello era naturalmente, se pur eccezionalmente capace.  

L’ipotesi di ricorrere ad un espediente che costringesse gli uomini a vivere con 
schiettezza d’animo, con semplicità di cuore è formulata nell’importante ragguaglio 
LXXVII della prima Centuria da Talete milesio, il primo dei saggi convocati per una 
riforma del mondo, che ventilò che con nessun altro strumento si potesse 
raggiungere quel fine, se non «con far nel petto delle persone quel finestrellino, 
che, come necessarissimo, Sua Maestà molte volte ha promesso a’ suoi fedeli 
virtuosi»13. Il blocco delle operazioni chirurgiche che già si preparavano, non era 
dovuto però a problemi riguardanti la compatibilità della prosecuzione della vita 
biologica degli umani con la pratica di quel foro, ma più e meglio con la 
impossibilità di conservare il potere dei regnanti, ove essi avessero perso la loro 
reputazione, cosa che sarebbe subito avvenuta se il loro intimo, il loro segreto, 
fosse stato messo sotto lo sguardo di chiunque li avesse semplicemente anche se 
distrattamente osservati. 

 

Ma nell’ora medesima che i chirurghi avevano impugnato le mannaie e i 
coltelloni per aprire il petto alle persone, Omero, Virgilio, Platone, Aristotile, 
Averroe e altri sommi letterati andarono da Apollo: al quale dissero essergli 
noto che il primo strumento col quale gli uomini con facilità grande 
governavano il mondo, era la riputazione di quelli che comandavano, e che 
gioia tanto pregiata non mai dai prencipi saggi dovendo essere esposta a 
pericolo alcuno, ponevano in considerazione a Sua Maestà il credito di santità 
di vita, l’opinione di bontà de’ costumi, in che il venerando senato filosofico e 
l’onorato collegio virtuoso da tutti i letterati di Parnaso erano tenuti. Che però 
strettamente lo supplicavano ad avere, come gli si conveniva, per 
raccomandata la riputazione di quelli, che con la fama della bontà loro 
accrescevano le glorie di Parnaso: e che quando Sua Maestà all’improvviso alle 
persone avesse aperto il petto, che evidente pericolo si correva di svergognare 
la maggiore e migliore parte di quei virtuosi che in somma riputazione erano 
tenuti prima (R I LXXVII 261).  

 

Il passo è importante almeno quanto quello che sembra essergli direttamente 
opposto di I LXXXIX in cui si è ravvisato uno dei fondamenti per attribuire a 
Boccalini il marchio del tacitismo rosso14, e dice che l’intento di decrittazione del 

 
13 R I LXXVII 260. Sul tema si veda ancora R II XXVII 126, dove lo scopo del vedere il cuore sembra 
raggiungibile solo facendo ubriacare colui che si vuol guardare più da vicino. 
14 Il sintagma fu coniato in un importante volume Machiavelli e il “tacitismo” da G. Toffanin, il quale, 
di fronte al tacitismo gesuitico e quindi “nero”, convinto che si potesse fare di Tacito un nuovo 
Aristotele e di «sciogliere in esso la pena dell’inconfessato machiavellismo» facendo del tacitismo 



Domenico Taranto 
Boccalini e gli occhiali politici 

45 

 

segreto dei principi, la critica corrosiva della sconnessione tra apparenza e realtà, 
delle pratiche di governo tese più che a tosare a ‘scorticare’ le greggi di cui i principi 
dovevano restare però pastori, non doveva essere realizzato attraverso la 
immediata e universale diffusione del vero, ma mediato con intenti conservativi 
dell’ordine in cui si realizzasse una onorevole mediazione tra critica dell’esercizio 
del potere eccessivo ed ingiusto e sua riforma restaurativa. 

 

L’accertamento della verità. Dall’impossibilità del finestrellino agli occhiali di Tacito 

Si può, credo, tornare ora all’occhiale politico e tentare di sondarne la valenza e il 
significato. Esso è, innanzitutto, un manufatto, al pari degli orologi fabbricati dagli 
Alemanni15, che insieme ad essi fabbricano pure la libertà, che racchiude in forma 
abbreviata ed epitomata, tecnica appunto, il lungo lavoro di studi che i cultori delle 
buone lettere hanno svolto, acquisendo così la capacità di svelare il nascosto, di 
dipanare la caligine che circonda le azioni dei grandi, di mostrarne i disegni 
superando il muro della simulazione, di cui Tiberio16 fu maestro, Tacito insuperato 
interprete e Machiavelli moderno banditore tramite l’invito al principe ad «essere 
gran simulatore e dissimulatore»17.  

Questi occhiali infatti erano stati costruiti nella fucina allestita proprio da lui, 
presentato per la prima volta all’innocente lettore come «il primo baron politico 
che abbia Parnaso» e come la naturale guida di «quegli uomini potenti che hanno 
le mani lunghe e corta la coscienza» (R I XXIII 71). Tacito «arcifanfano di tutta la 
moderna politica» (R I XLVII 169), doveva il posto di eccezionale rilievo di cui godeva 
in Parnaso, al fatto di aver «insegnata la vera pratica della più sopraffina ragion di 
stato» (R I XXIX 89) di cui si servivano i principi moderni per governare i loro sudditi 

 
una «provincia della novella scolastica», mediante l’adozione di una teoria della ragion di Stato che 
diventa da falsa vera, purché i regnanti si umilino di fronte alla Chiesa, parla di un tacitismo rosso. 
Tacitismo che, pur non alludendo ad una interpretazione “petroliera di Tacito”, possibile solo con la 
Rivoluzione Francese, libera Tacito «dalla livrea papale postagli dalla Controriforma», essendo a suo 
modo “rivoluzionario” pur senza conseguenze, come accade allo spirito critico «quando non è 
sostenuto da un’idea» (Toffanin 1972 [1921], 152, 193, 196 e 205). Sulle vicende interpretative del 
tacitismo rosso, spesso intrecciate con l’interpretazione obliqua tanto di Machiavelli che del 
Lauretano, si veda Hendrix 1995, 223-253. 
15 R II VI 19. Sugli orologi di ferro, o di acciaio, e sulla necessità che al loro interno ci fossero le lime, 
Boccalini tornerà in R II LXXVIII 265 e in III LX 176.  
16 «Alle parole del gran cancelliere que’ monarchi tutti (tanto i prencipi, nati allevati e 
perpetuamente vivuti nell’arte tiberiana della simulazione, assertivamente con la bocca sanno 
prometter quello che non detta loro il cuore!) con mirabile consenso risposero che in ogni modo 
fosse fatto quello, che nel loro secreto sapevano certo di non voler in alcun modo eseguire» (R II VI 
35). 
17 Machiavelli 1995, XVIII 11.  



46 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

tenendoli sempre soggetti. Tale ragione, che nonostante i tentativi edulcoranti di 
Botero18, non smetteva di essere e arrabbiata (R I XXVIII 88 e LXXXIX 327) e 
disperata19 e diabolica,20 era stata esposta da Tacito, che non la condivideva21, e dal 
Fiorentino «scelerato maestro della politica» (R I XLVII 173), che sembrava invece 
consigliarne l’uso ai principi.  

Sua massima era agire avendo di mira il nudo interesse dei regnanti, senza alcun 
riguardo al bene pubblico, e la licenza lor concessa di poter ingannare i popoli, sia 
simulando virtù che non avevano, sia nascondendo sempre con artificiose 
invenzioni i loro progetti, lesivi della moralità e della libertà dei sudditi, ricorrendo 
a speciosi pretesti che consentivano di non scontrarsi con l’opinione pubblica e 
giungevano fino a chiederne ed ottenerne il consenso, grazie alla già ricordata 
abilità di dipingere il bianco per il nero, di agire «sotto colore»22, di voler fare una 
cosa mirando in realtà ad altra, in una parola grazie all’uso sistematico della 
sconnessione tra le parole e le cose23.  

Era naturale che l’indagine che su tutti questi strumenti del regnare, avevano, sia 
pure con diverse finalità, prodotto tanto lo storico romano quanto il Segretario 
fiorentino, potesse, una volta diffusasi in una ampia cerchia di fruitori, fornire 
insieme e il veleno e la sua cura. Metter gli occhi sul segreto, o sull’impianto 

 
18 Per il giudizio che Boccalini esprime su Botero si veda R II LXXXVII 289-292, e la nota di Firpo, 360-
1. Sulla sostanziale estraneità del Lauretano ai canoni della Ragion di Stato, si veda Borrelli 1998. 
Credo sia utile ricordare come l’avversione nei confronti della ragion di Stato abbia radici profonde e 
più d’una valenza. Essa, infatti, a parere del Boccalini, è in linea di principio contraria ai canoni del 
buongoverno, essendo più ragione del principe che dello stato, in cui sono compresi i cittadini e il 
loro benessere, ed è poi praticata e si direbbe incarnata dalla Monarchia di Spagna che se ne è fatta 
la “migliore” e perciò più pericolosa interprete.  
19 R I LXXXIX 327; II XIV 66; III XXV 77 e infine si veda la locuzione con cui si attribuisce a Machiavelli 
«la sua arrabbiata e disperata politica» di R I LIV 199. 
20 Cfr. R I LXXXIV 304: «diabolica e infernale ragion di stato»; R III XXVIII 100: «la diabolica empietà 
della moderna ragion di Stato».  
21 A parere di Boccalini solo ai “poco intendenti degli affari di Stato” poteva sembrare che Tacito 
fosse propugnatore della tirannide, attraverso la sua esposizione delle regole della ragion di stato. In 
realtà egli non ebbe mai altra intenzione che quella di far conoscere «ai senatori delle republiche in 
quali deplorande calamità incorrono quando, preponendo gli odii delle private passioni, gl’interessi 
de’ propri commodi alla pubblica utilità, da crudeli tiranni si lasciavano rubare quella preziosa gioia 
della libertà della patria, che da essi con tanta diligenza dee esser ben conservata e custodita» (R II 
XVII 90). 
22 L’espressione che ebbe grande uso tanto in Machiavelli che in Guicciardini, come chiave 
ermeneutica dei “diversivi” creati dai principi perché non si intendesse il fine delle loro azioni, risulta 
assai spesso in Boccalini. Si vedano nella Centuria I le pagine: 92, 169, 273, 311, 338; nella II le 
pagine 15, 138, 147, 192-3; nella III p. 15 e 255. Nelle Oss. ad Ann., pp. 32-33, 163, 166, 181, 190, 
293, 296, 357, 418, 462. 
23 Sulle forme di tale sconnessione e sulla sua critica con forti valenze erasmiane, si veda il bel saggio 
di D’Alessio 2019. 



Domenico Taranto 
Boccalini e gli occhiali politici 

47 

 

simulatorio del manifesto, significava certamente far perdere efficacia e credito sia 
all’uno che all’altro. 

Questo fa del ritrovato “tecnico” degli occhiali la cifra di una facile ed immediata 
decrittazione degli “arcana” che sembra ad un primo livello possibile però anche 
senza di loro per un paio di buoni motivi.  

Il primo sembra legato ad un uso talmente quotidiano ed eccessivo della 
simulazione da parte dei principi, da essersi così convertito nella sua impossibilità 
di conseguire i suoi scopi, tanto manifesti essi appaiono anche agli uomini che, 
digiuni di lettere, di Tiberio e di Tacito, vedono però ormai distintamente il gioco 
che si tenta di rappresentare ai loro occhi.  

Indizio di questa linea di lettura, accompagnata e bilanciata però da molti 
distinguo, mi sembra sia la tesi di una sorta di processo di crescita spontanea della 
conoscenza anche da parte degli uomini illetterati, come quella che naturalmente, 
e si direbbe storicamente, fa aprire gli occhi ai gatti24, consentendo all’esperienza 
personale di ciascuno di falsificare i fondamenti ideologici mediante cui la si tiene 
soggetta25 e anche agli uomini più rozzi e affatto idioti di scoprire il gioco26:  

 
24 R III XXX 104, e ancora A Monsignor Giacomo Sannesio in R III 340. 
25 Questo tipo di esperienza è quella che consente di criticare l’eccellenza dell’arte della guerra «…e 
insomma il vedere che si va alla guerra cantando e se ne ritorna piangendo ha di modo aperto gli 
occhi alla gente orba, che l’arte militare, prima avuta in grandissimo pregio, ha totalmente perduto 
il suo credito» (R III XCI 259). 
26 Che il gioco sia divenuto ormai più difficile è testimoniato da R I LXXXVI 315. Discorso a parte 
meriterebbe il vedere con gli occhi e il toccare con mano, cui si accenna in questo ragguaglio e in 
modo analogo in R II XIV 57 dove il riferimento a Cesare Ripa e alla sua “oculata manus” testimonia 
la volontà di proteggere la visione dagli inganni preparati per lei attraverso il ricorso ad un altro 
senso, il tatto, cui è più difficile mentire. Vedi Bolzoni 1995, 154-164 e Rigoni 1974. Che il vedere 
fosse destinato a diventare più circospetto e critico e che l’acutezza dello sguardo non bastasse più, 
è convinzione diffusa lungo tutto il secolo. Si pensi ad esempio a come Erasmo, che mette in scena 
negli Adagia una mezzana che nella plautina Asinaria (I v. 202) risponde a chi prometteva grandi 
cose dicendo come sempre «oculatae nostrae sunt manus, credunt quod vident», giocando sul tema 
della superiorità del vedere rispetto all’udire e al modo in cui il tema viene ripreso e rimodulato da 
Alciato (1492-1550). Questi, già nella edizione veneziana e aldina degli Emblemata del 1546, inseriva 
per la prima volta questo Adagio. Adagio che nella edizione Lugduni 1548, che raggruppava gli 
emblemi per categorie, figurava come il terzo dei molti dedicati alla prudenza. Alciato che riutilizza il 
verso dell’Asinaria, lo fa però precedere dall’invito di Epicarmo, riportato da Polibio a «νᾶφε καὶ 
μέμνασ᾿ ἀπιστεῖν˙ ἄρθρα ταῦτα τᾶν φρενῶν sobrie vivendum et non temere credendum» istoriato 
con una “oculata manus”, in cui si direbbe che l’autore tendesse, forse più attraverso la xilografia 
che tramite l’epigramma, a conciliare due tendenze, entrambe aristoteliche, tese ad assegnare la 
primazia sui sensi ora al tatto, ora alla vista. Conciliazione che, seppur tentata, appare destinata a 
svalutare il ruolo della sola vista accompagnandola al tatto, capace di impedire che gli occhi vedano 
quel che la finzione ha voluto vedessero, e a cui non corrisponde quella realtà che ad essi sembra e 
che il tatto è in grado di falsificare. 



48 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

ora per lo soverchio ardire degli uomini simulati … anche gli uomini più rozzi e 
affatto idioti talmente avevano aperti gli occhi, che solo a quello dando fede 
che di mezzogiorno vedevano oculatamente e toccavano con mano, le buone 
parole e i cattivi fatti solo ingannavano i matti (R I XLVII 173).  

 

L’altra linea di lettura si basa non sull’autotoglimento dell’effetto ingannevole della 
finzione, dovuto al suo uso eccessivo e dunque fatalmente inconcludente27, ma 
sulla capacità delle lettere di illuminare, diradare le nubi e le caligini che celavano 
gli inganni dei principi, contribuendo così ad aprire gli occhi al mondo, come lo 
stesso Apollo fa con un suo editto in cui comanda agli storici di non propalare ai 
posteri quel che hanno sentito dire nelle botteghe «ma quegl’intimi sensi più ascosi 
del cuor dei prencipi, ch’essi con gl’ingegni loro acutamente speculativi hanno 
saputo penetrare»28.  

In entrambi i casi, come è facile vedere, non sembra ci sia bisogno degli occhiali e 
se questi fossero gli unici casi cui Boccalini pensa, gli occhiali sarebbero un puro 
scherzo, eppure non credo sia così, essi sono nella maggior parte dei casi necessari 
e appaiono più che come uno scherzo, come una difesa del lavoro dell’intellettuale 
politico e come una sia pur larvata minaccia.  

Se essi possono apparire anche come una minaccia nei confronti dei principi, 
questo accade perché Boccalini oltre le due innocenti linee di tendenza sopra 
esposte, non dimentica di consentire con un'altra, che mette in primo piano 
l’opposizione tra principi e lettere e, anche in connessione a questa, ma non solo, la 
generale difficoltà di penetrare fino al midollo29 delle cose e quella più particolare 
della plebe di uscire dalla sua condizione di generale cecità30 relativamente ai 

 
27«Di modo che essendoci stati scoperti i fini cupi e palliati d’alcuno, perde il credito per sempre» 
(Oss. ad Ann., IV 304). 
28 R I LIV 197. Inutile dire come questa raccomandazione di Apollo significasse anche lì una decisa 
opzione a favore di Tacito anziché di Livio, su cui si vedano i ragguagli II 78, III 134 e Oss. ad Ann., I 
965-8 e IV 335 e 347. Sull’impianto sostanzialmente moralistico di questa «aspirazione ad una 
storiografia tutta cose» e sul fatto che essa recasse «alla posizione tacitistica tutto il calore di un 
robusto impegno morale», si è soffermato Spini 1948, 128. Si veda ora Guaragnella e Malavasi 2015. 
29 Per il rapporto midollo-osso, midollo-scorza, si vedano: Oss. ad Ann., I 10 e 65, Oss. a Hist., 33 e 
60; Agric., 21.  
30 Sulla plebe che cammina all’oscuro cfr. R II XLIII 170; III XXXVII 123, dove si ricorda come la sciocca 
plebe non sappia comprendere come i magistrati che essa reputa «padri della patria, sieno divenuti 
ministri delle loro calamità». Si veda ancora R III LXI 176, dove alla Dieta generale degli Ipocriti si 
ricorda come «l’arte nostra … non si può esercitare se non fra gente ignorante, fra persone 
dozzinali, che vedono l’apparenza e non hanno cervello di penetrare l’essenza delle cose». Analoghe 
considerazioni anche in Oss. ad Ann., I 10 e in Oss. a Hist., 33 e 63. Che l’invettiva contro la plebe, 
oltre a riprendere un antico e radicato topos, assumesse anche connotati “moderni”, è condivisibile 
opinione di chi ha ricordato come essa «fosse un avvertimento nei confronti dei potenziali artefici e 



Domenico Taranto 
Boccalini e gli occhiali politici 

49 

 

propri interessi, cosa che la porta sovente ad «arrabbiatamente mordere il dardo 
ch’ha fatta la ferita e affettuosamente baciar la mano che l‘ha avventato» (R II LXXXII 
278), perimetrando al solo rango dei sapienti il privilegio di opporre «maggior 
difficoltà» a lasciarsi «gettare la polvere negli occhi» (III XXXVII 122) o, il che è lo 
stesso, a lasciarsi «menare per il naso» (III XCIV 278 e farsi “aggirare” in II XIV 75). 

Le forme dell’opposizione tra i Principi e i letterati sono esposte chiaramente da 
Boccalini ma non attribuite né al menante, né ad Apollo, ma piuttosto ad una 
querela data a Tacito «da alcuni potentissimi prencipi» per la fabbricazione di 
quegli occhiali che operavano per loro «perniziosissimi effetti» (R II LXXI 247) e che li 
aveva dati in pasto ad una moderna opinione che vuole che per ben «dominar i 
populi sia bene seminar tra di essi l’ignoranza, come quella che, rendendo gli 
uomini semplici e idioti, li rende più atti ad esser aggirati dagli artifici dei 
prencipi»31. Quei grandi che, interessati come sono alla conservazione del potere e 
delle sue forme, sovente illegittime, si comportano così, mostrano, secondo il 
Lauretano, di ispirarsi, anche nella cattolica Europa, ai precetti usciti «dall’empia e 
ignorante scuola dei prencipi ottomani».  

Di fronte ad una opposizione di tal genere, che mette in scacco la capacità degli 
intellettuali di praticare il loro mestiere, percepito come altamente pericoloso dai 
principi che vorrebbero «ch’i Nobili non attendessero alle lettere, perché essendo 
elle un occhiale, che scuopre i fini e gl’interessi di Stato, torna loro a conto che 
siano ignoranti, per poterli acciecare» (Oss. ad Ann. VI 461-2), essi non potranno 
che mettere in campo e difendere una loro doppia funzione: quella del 
disvelamento e quella, ad esso conseguente, critico-propositiva relativa ad un 
possibile ed auspicabile diverso esercizio del potere da parte dei principi. 

Boccalini, rappresentante della funzione degli intellettuali nella modalità di 
«scherzare e dir dadovvero», di riprendere «i vizi dei vivi nelle persone degli uomini 
morti» e con «modesto artificio ne’ tempi passati censurar la corruttela del secolo 
presente»32, con il lungo studio dedicato a Tacito33 ha appreso da lui ad utilizzare, 
per orientarsi nel mondo, i suoi occhiali  

 
protagonisti della ribellione» dei rischi che correvano servendosi “del suo malcontento” (Villari 
2010, 19). 
31 III XCIII 269. Ma sullo stesso argomento si veda il divieto fatto ai privati di aver cognizione di 
materie politiche “sotto pene gravissime” in III LXXXV 250. Sull’opposizione tra principi e verità 
storica, si vedano R I LIV 194; XC 333; III XXXV 117; carteggio: 362.  
32 Dedicatoria della seconda Centuria al cardinale Caetani, R II 4. Ma che nei Ragguagli «sotto 
metafore e sotto scherzi di favole si trattavano materie politiche importanti e scelti precetti morali», 
Boccalini dice di sé in R I XXVIII 87. 



50 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

 

che perniziosissimi effetti operavano per li prencipi: perché posti al naso delle 
persone semplici, di modo assottigliavano loro la vista, che fino dentro le 
budelle facevano veder gl’intimi e più reconditi pensieri altrui…alle genti 
mostravano la pura essenza e la qualità degli animi de’prencipi, quali essi 
erano di dentro, non quali con artifici necessari per regnare si sforzavano di 
far parere di fuori (R II LXXI 248).  

 

Gli intellettuali per Boccalini non possono ignorare quanto l’invenzione di Tacito 
sia, in sé stessa, “sediziosa” per l’effetto che produce, impedendo ai principi di 
poter «per l’avvenire gettar la polvere negli occhi ai sudditi loro»34. Quegli occhiali 
dunque si precisano, già all’altezza di II LXXI, il precedente più significativo del passo 
che stiamo commentando, come “diabolici”. Se gli Annali erano scandalosi, le 
Istorie sediziose, ma ciononostante entrambe per più versi “delizie” (R II LXXI 249) 
per i galantuomini, non restava altro ad Apollo, che era consapevole insieme dello 
scandalo e della delizia, che far sapere a Tacito  

 

che degl’istromenti di quegli occhiali, ai prencipi veramente perniciosi, meno 
numero ne fabbricasse che gli fosse stato possibile; e che sopra tutte le cose 
ben aprisse gli occhi a non ne far parte eccetto che a persone scelte, a’ 
secretari e a’ consiglieri de’ prencipi.  

 

Gli intellettuali allora difenderanno con un’abile strategia retorica le lettere agli 
occhi del principe, ricordandogli come, se è vero che un popolo ignorante può 
essere meglio governato da loro, è altrettanto vero che, come mostrano le recenti 
vicende di Francia, un tale popolo può esser facile preda di chi lo voglia far 
muovere contro di loro:  

 

Osservo, che la prohibizione delle lettere fatta dal Turco, e dal Moscovita, se 
bene opera, che i popoli si governino con maggiore facilità, è parimente 
cagione, che gli huomini ignoranti siano più facili ad essere ingannati e 
sollevati. Chiaramente s’è veduto questo nella Francia, dove la Nobiltà, e gli 
huomini letterati conobbero gl’insidiosi pretesti, e fini della Lega Santa, e 

 
33 Sul quale si veda la dedicatoria ad Enrico IV, Re di Francia, dell’invio di alcuni Avvisi di Parnaso, 
datata da Roma il 28 settembre 1607, in cui il Lauretano scrive come «sono già molti anni che io 
m’affatico di vestire gli Annali e gli altri scritti del prencipe dell’istorici politici, Cornelio Tacito, con 
alcuni Commentari» (R III 354). 
34 R II LXXI 248. 



Domenico Taranto 
Boccalini e gli occhiali politici 

51 

 

l’abhorirono, dove i popoli, credendo semplicemente quello sentivano, si 
lasciavano facilmente aggirare (Oss. ad Ann. VI 430). 

 

Gli intellettuali faranno però anche di più, ricorderanno al principe come egli possa 
imporre di tacere35 ma come non abbia la facoltà di comandare alla memoria con la 
stessa facilità con cui può comandare alla lingua, e come questa, essendo in grado 
di togliergli la reputazione, rappresenti per lui:  

 

Danno grandissimo, perciòche dovendo egli star dipinto nelle menti de gli 
huomini sudditi come cosa sacrosanta, un scemargli pur minimo di 
riputazione, gli apporta danno gravissimo (Oss. ad Ann. IV 353).  

 

Il riconoscimento di una capacità eversiva delle lettere, sia direttamente, sia 
attraverso l’amplificazione della loro influenza concessa dalla stampa (cfr. Cons. ad 
Agric. 32-33 e 40), non è però il tasto che Boccalini ami far suonare di più, sembra 
che preferisca piuttosto, e non credo solo per “timidezza” di carattere, una tacita 
pattuizione tra potenti ed intellettuali.  

Questi in cambio della rinuncia alla diffusione “erga omnes” del loro sapere, 
ricorderanno al principe che il principato non solo non può avere come fine la 
servitù dei popoli36 al posto della loro tutela (cfr. R III XCI 262), ma che non è 
nemmeno l’unica forma politica e che altri reggimenti furono e sono ancora 
possibili37, gli diranno che il gioco che gioca, artificioso e nascosto, è per loro un 
gioco a carte scoperte, che i popoli non vanno asserviti e scorticati, e che per 
evitare quella loro quasi abituale condizione, è utile che talvolta tirino calci, così 
come fanno i muli38. Soprattutto gli diranno che potrebbero anche vendere a poco 
prezzo quel ritrovato tecnico, gli occhiali politici, che consente con poca fatica a 
tutti di osservare e dire come il re sia nudo, ma al contempo assicureranno il 

 
35 Sulla impossibilità da parte del principe di andare oltre il divieto di parlare e su questa sia pur 
minima barriera al suo potere, si veda il seguente passo, dove la sua mancata signoria dell’anima 
viene rimarcata come un insuperabile limite: «Ma solamente il principe è padrone della bocca e 
degli atti esterni dell’uomo» (Cons. ad Agric. 48).  
36 R II XXVIII 124; vedi uomini armenti dei principi in III XXVII 93e principi lupi in LXXXVIII 253. 
37 Ibidem. Il tema della possibilità per gli stati, di reggersi con regimi diversi da quello principesco, ha 
al suo centro l’interesse e l’apprezzamento per la costituzione veneziana, per gli Alemanni e per le 
Fiandre. Si vedano a questo proposito: R I pagine 21, 65, 80, 142, 199, 290-94 365; II 17-35, 37, 82, 
101, 124, 132, 209.  
38 R II XCIII 310. Ma sullo stesso tema I, 30, 96; I, 47, 172; III, 84, 249 e Cons. ad Agric. 113-4. Che si 
possa abusare della loro pazienza cfr. Oss. ad Ann. VI 508.  



52 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

principe che, se rimarrà entro l’orbita di un reggimento conforme ai canoni cattolici 
della politica, quella larvata minaccia avrà perduto la sua ragion d’essere.  

 Perché, se è vero che l’emblema del disvelamento nei Ragguagli, essendo “in 
cifra” poteva anche per lui, come per Sarpi alludere alla maschera39, o, come per 
Cartesio dieci anni dopo, essere accompagnato dal “larvatus prodeo”40, non era 
meno vero che se il frutto della sua penna, che nei Comentarii a Tacito, a differenza 
di quanto era avvenuto prima, «ardisce ragionarti apertamente de’ principi», era 
stato affidato con cautela ai posteri, era altrettanto naturale che, sottratto alla 
prudenza di chi quel commento aveva redatto, vivesse di vita propria41. Ciò 
significava certo la sua salvezza come autore, ma non impediva che il frutto di quel 
lavoro mostrasse effetti che per i regnanti potevano essere anche dirompenti. 

 A chi tra loro avesse osservato giustizia e moderazione nel governo dei popoli, non 
poteva che sembrare dolce e innocente la critica del Lauretano nei confronti di chi 
voleva rifare il mondo (cfr. R I XXXV 113; LXXVII 280), ma cosa poteva pensare di sé 
chi, esercitando un potere iniquo, era messo di fronte alle lodi di Bruto42, 
all’apologia di Lorenzino (cfr. Oss. ad Ann. III 270) e all’ipotesi che alle pecore 
potessero essere messi in bocca i denti43 con la stessa facilità con cui i muli 
potevano tirare calci? 

Difficile sciogliere i dubbi che non possono non occupare la mente di chi legga le 
opere del Lauretano, consapevole della sua opzione per una logica del paradosso 
(cfr. Pini 2008), difficile dimenticare come il moralistico invito ad una politica del 
bene comune, si accompagni alla dolente percezione della “necessità” del male, 
come era già apparso a Meinecke44 e come è stato finemente argomentato da 
Baldassarri che ha scritto come «Proprio il Boccalini che nei Commentarii come nei 
Ragguagli tante volte chiama in causa gli “animi cupi” dei principi, dava poi come 
unica norma a questi ultimi quella dell’“utile”»45. 

 
39 Cfr. La lettera del frate servita a Jacques Gillot del 12 maggio 1609 in cui paragonandosi ad un 
camaleonte, scriveva «Personam, coactus fero; licet in Italia nemo sine ea esse possit» (Sarpi 1961, 133).  
40 Rimonta ai primi giorni del gennaio del 1619 l’osservazione di Cartesio “Ut comoedi, moniti ne in 
fronte appareat pudor, personam induunt: sic ego, hoc mundi theatrum conscensurus, in quo 
hactenus spectator extiti, larvatus prodeo” (Descartes 1908, 213).  
41 Una vita il cui «tono scherzoso avvolge e protegge un pensiero audace e militante» secondo 
l’incisivo giudizio di Fumaroli 2005, 45. 
42 Si vedano a questo proposito tanto R I LXXI che le Oss. ad Ann. I, 4, 37; e III, 270.  
43 Sul tema si vedano i Ragg., I LXXXVI 313 e LXXXVIII 323 e II XLIII 169.  
44 Meinecke, 1924.  
45 Baldassarri, 2006 B, 958. Non sembra che a questa “necessità” Boccalini acceda, a giudizio di 
Varese 1958, 72, che nel suo bel volume mostra come egli al mondo tacitista non aderisca «senza 



Domenico Taranto 
Boccalini e gli occhiali politici 

53 

 

Eppure, se è vero che egli ha sostituito alla dialettica socratico-platonica un’altra 
che procede «nel nome di una “verità inflazionaria” che non conosce gerarchie ma 
parallelismi, e procede per la via di un’accumulazione di “veri”, ciascuno, in sé, né 
superabile né sostituibile» (Baldassarri 2006 A, XI), non sembra meno vero che tra 
le due possibili funzioni degli occhiali, che possono servire tanto ad occultare46 che 
a svelare, egli abbia, senza tentennamenti, scelto il secondo dei loro possibili usi. 

 

 

 

Bibliografia  

Alberti, Leon Battista. 1986. Momo, o Del principe, a cura di R. Consolo. Genova: Costa & 
Nolan. 

Apollonio Rodio. 1986. Le Argonautiche, testo greco a fronte, traduzione di G. Paduano. 
Milano: BUR. 

Asor Rosa, Alberto. 1974. La cultura della Controriforma. Roma-Bari: Laterza. 

Baldassarri, Guido. 2006 A. “Il vero e la maschera.” In Traiano Boccalini, a cura di G. 
Baldassarri con la collaborazione di V. Salmaso, III-XXV. Roma: Istituto Poligrafico e 
Zecca dello Stato. 

Baldassarri, Guido. 2006 B. “Introduzione. Comentarii.” In Traiano Boccalini, a cura di G. 
Baldassarri con la collaborazione di V. Salmaso, III-XXV. Roma: Istituto Poligrafico e 
Zecca dello Stato, 953-959. 

Boccalini, Traiano. 1614 A. Cetra d’Italia. Sopplimento de’ Ragguagli di Parnaso di Traiano 
Boccalini, dalla edizione inventariata al n. 786102, posseduta dalla Biblioteca L. Firpo 
collocazione 2535.2. 

Boccalini, Traiano. 1614 B. La Pietra del paragone politico tratta dal Monte Parnaso dove si 
trova i governi della maggior monarchia del universo, Impresso in Cormopoli [i.e. 
Venezia] per Ambros Teler s. d., copia identificata da L. Firpo come l’edizione 
originale e posseduta dalla sua Biblioteca al numero di inventario 783898, 
collocazione 921. 

Boccalini, Traiano. 1678 A. La bilancia politica di tutte le opere di Traiano Boccalini parte 
prima dove si tratta delle osservazioni politiche sopra i sei libri degli Annali di 

 
amarezza e rammarico», e come limitando tale adesione al ‘conoscere’, sembri escludere la 
necessità, politicamente conseguente, dell’agire. 
46 Si pensi alla significativa espressione «l’occhiale alla rovescia» di Oss. ad Ann. II 102, per 
significare ancora una volta la capacità dell’occhiale di procedere in due sensi, il disvelamento ma 
anche il suo contrario.  



54 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

Cornelio Tacito. Il tutto illustrato dagli auvertimenti del signor cavaliere Ludovico Du 
May Castellana [i.e. Ginevra]: per Giovanni Hermano Widerhold.  

Boccalini, Traiano. 1678 B. La bilancia politica di tutte le opere di Traiano Boccalini Parte 
seconda, nella quale si comprendono le Osservationi, et considerationi politiche 
sopra il primo libro delle Storie di Cornelio Tacito, & sopra la Vita di Giulio Agricola 
scritta dal medesimo auttore. Il tutto illustrato dagli avvertimenti del cavalier 
Ludovico Du May Castellana [i.e. Ginevra]: per Giovanni Hermano Widerhold.  

Boccalini, Traiano. 1678 C. La bilancia politica di tutte le opere di Traiano Boccalini Parte 
terza, contenente alcune lettere politiche, et historiche del medesimo auttore. 
Ricourate, ristabilite, e raccomandate, dalla diligenza, e cura di Gregorio Leti. 

Boccalini, Traiano. 1948. Ragguagli di Parnaso e scritti minori, a cura di Luigi Firpo, 3 voll. 
Bari: Laterza [sigla R seguito dal numero del volume, del ragguaglio e pagina].  

Boccalini, Traiano. 1948. “Appunti e Frammenti.” In Traiano Boccalini, Ragguagli di Parnaso 
e scritti minori, a cura di Luigi Firpo, vol. 3, 285-289. Bari: Laterza. 

Boccalini, Traiano. 1948. “Dialogo sopra l’Interim fatto da Carlo V.” In Traiano Boccalini, 
Ragguagli di Parnaso e scritti minori, a cura di Luigi Firpo, vol. 3, 300-314. Bari: 
Laterza. 

 Boccalini, Traiano. 1948. “Discorso breve e utile scritto da un Gentiluomo Italiano e 
cattolico all’ Italia, a beneficio, salute e conservazione di tutti gli Stati di quella.” In 
Traiano Boccalini, Ragguagli di Parnaso e scritti minori, a cura di Luigi Firpo, vol. 3, 
293-299. Bari: Laterza.  

Boccalini, Traiano. 1948. “Carteggio.” In Traiano Boccalini, Ragguagli di Parnaso e scritti 
minori, a cura di Luigi Firpo, vol. 3, 339-377. Bari: Laterza. 

Boccalini, Traiano. 2007. Considerazioni di Traiano Boccalini Romano sopra la Vita di Giulio 
Agricola scritta da Cornelio Tacito, a cura di G. Baldassarri. Roma-Padova: Antenore. 

Borrelli, Gianfranco. 1998. “Boccalini e la ragion di Stato.” Il pensiero politico 31: 303-07. 

Bolzoni, Lina. 1995. Le stanze della memoria. Torino: Einaudi.  

Cicerone, Marco Tullio. 1967.  Epistularum ad Quintum fratrem Libri tres. Patavii: in 
aedibus Livianis.  

Ciccarelli, Antonella. 2010-2011. La formazione intellettuale e le radici classiche di un 
intellettuale della Controriforma: Traiano Boccalini, Tesi di Dottorato in “Storia della 
società italiana dal XIV al XX secolo” (XXIII ciclo) Università degli Studi del Molise.  

D’Alessio, Silvana. 2019. “Le parole e le cose. Un insistente refrain nei Ragguagli di 
Parnaso.” Il Pensiero Politico LII: 3-25. 

Della Porta, Giovan Battista. 1586.  De Humana physiognomonoia libri 4.Vici Aequensis: 
apud Iosephum Cacchium.  



Domenico Taranto 
Boccalini e gli occhiali politici 

55 

 

Descartes, Renè. 1908. Cogitationes privatae, in Oeuvres de Descartes publiées par Charles 
Adam & Paul Tannery. Paris: Leopold Cerf T. X.  

Erasmo da Rotterdam. 2013. Adagi, a cura di E. Lelli. Milano: Bompiani. 

 Firpo, Luigi. 1942. “Traiano Boccalini ed il suo pseudo-epistolario.” Giornale storico della 
letteratura italiana CXIX: 105-129. 

Firpo, Luigi. 1946, “Allegoria e satira in Parnaso.” Belfagor I: 673-699. 

Fermi, Damiano. 2020. “Storie di Linceo. Un eroe oxyderkes tra mito e modelli culturali.” 
Lexis 38:11-48. 

Fumaroli, Marc. 2005. Le api e i ragni. La disputa degli Antichi e dei Moderni. Milano: 
Adelphi.  

Gracián, Baltasar. 1997. Oracolo manuale e arte di prudenza, a cura di A. Gasparetti. 
Milano: TEA.  

Guaragnella, Pasquale. 2015. “Politica e arte istorica nei Ragguagli di Parnaso. Osservazioni 
su uno stile di pensiero.” In Traiano Boccalini tra satira e politica. Atti del Convegno 
di Studi Macerata-Loreto, 17-19 ottobre 2013, a cura di L. Melosi e P. Procaccioli, 51-
77. Firenze: Olschki. 

Hendrix, Harald. 1995. Traiano Boccalini fra erudizione e polemica. Ricerche sulla fortuna e 
bibliografia critica. Firenze: Olschki. 

Irace, Erminia. 2015. “Traiano Boccalini dottore in utroque e governatore dello Stato 
pontificio.” In Traiano Boccalini tra satira e politica. Atti del Convegno di Studi 
Macerata-Loreto, 17-19 ottobre 2013, a cura di L. Melosi e P. Procaccioli, 23-48. 
Firenze: Olschki. 

Luciano. 2007. Ermotimo o delle sette, in Id., Tutti gli scritti, trad. di L. Settembrini, intr. D. 
Fusaro. Milano: Bompiani.  

Machiavelli, Niccolò. 1995. Il Principe, a cura di G. Inglese. Torino: Einaudi. 

Malavasi, Massimiliano. 2015. “Trajani Boccalini Lauretani De arte Historica.” In Traiano 
Boccalini tra satira e politica. Atti del Convegno di Studi Macerata-Loreto, 17-19 
ottobre 2013, a cura di L. Melosi e P. Procaccioli, 237-60. Firenze: Olschki. 

Meinecke, Friedrich. 1924. Die Idee der Staatsräson in der neuren Geschichte. München 
und Berlin: Druck und Verlag von R. Oldenbourg.  

Pindaro. 2010. Nemee. in Id., Tutte le Opere, testo greco a fronte, a cura di E. Mandruzzato. 
Milano: Bompiani. 

Pini, Ilaria. 2008. “Traiano Boccalini e l’Alchimia del paradosso.” Seicento-settecento 
III: 139-174.  



56 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

Rigoni, Mario Andrea. 1974. “Una finestra aperta sul cuore (Note sulla metafora della 
“Sinceritas” nella tradizione occidentale”).” Lettere italiane IV: 434-58.  

Sarpi, Paolo. 1961. Lettere ai Gallicani, edizione critica, saggio introduttivo e note a cura di 
Boris Ulianich. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag.  

Spini, Giorgio. 1948. “I trattatisti dell’arte storica nella controriforma italiana.” In Contributi 
alla storia del Concilio di Trento. 109 -136. Firenze: Vallecchi. 

Stango, Cristina e De Pasquale, Andrea. 2005. Fondazione Luigi Firpo. Centro di studi sul 
pensiero politico. Catalogo del Fondo Antico, Vol. 1 (A- C). Firenze: Olschki. 

Taranto, Domenico. 2024. “Europa ed America, ‘disertare’ e ‘scorticare’. La pratica della 
ragion di Stato da parte degli Spagnoli secondo Boccalini.” In Storia e Politica 3: 1-19.  

Teocrito. 1993. Gli Idilli e gli Epigrammi, introduzione, traduzione e note di Bruna M. 
Palumbo Stracca, testo greco a fronte. Milano: BUR.  

Toffanin, Giuseppe.  1972, Machiavelli e il “tacitismo”. Napoli: Guida. 

Varese, Claudio. 1958. Traiano Boccalini. Padova: Liviana.  

Villari, Rosario. 2010. “La cultura politica italiana dell’età barocca.” In Id. Politica barocca. 
Roma-Bari: Laterza.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Domenico TARANTO is Full Professor of “History of Political Thought” at the University of 
Salerno. His research has focused on the philosophical-political thought of the 16th and 
17th centuries, on which he has offered contributions ranging from Machiavelli to 
utopianism, from Reason of State to just war. 

Email: dtaranto@unisa.it  


