
 

Politics. Rivista di Studi Politici 
www.rivistapolitics.eu 

n. 21 (5), 1/2024, pp. 57-74 
Guida editori s.r.l. 

Creative Commons 
ISSN 2785-7719 

 
 

L’amministrazione pubblica in David Hume: la critica scettica al dispotismo 
burocratico e il legalismo costituzionale 

Spartaco PUPO 
 

Abstract 

This article explores David Hume’s influence on the contemporary understanding of 
public administration, both positively and negatively. His cautious doubts about the 
true extent of human knowledge in all domains, including the political, encouraged 
those who opposed bureaucratic rationalism to push for a strict and unwavering 
empiricism in the disciplined approach to public administration. Particularly, 
Hume’s theories helped shape criticism of public administration as a set of rules 
that the powerful bureaucratic hierarchies were forced to follow without question, 
at least inadvertently. However, constitutional legalism turns out to be very 
significant for both administrative practice and the scientific study of 
administration and public management.  
 

Keywords 

David Hume - Amministrazione pubblica - Scetticismo - Consuetudine - Legalismo 
costituzionale 

  

Introduzione  

Lo studio contemporaneo dell’amministrazione pubblica risente, e non certo in 
termini positivi, specialmente in Italia, del mancato approfondimento, in sede 
storiografica, della posizione teorico-politica di David Hume, i cui cauti dubbi sulla 
reale portata della conoscenza umana in tutti i campi, compreso quello politico, 
hanno stimolato, da un lato, la critica al razionalismo burocratico e, dall’altro, la 
domanda, sempre crescente, di un empirismo rigoroso nell’approccio disciplinato al 
tema complesso dell’amministrazione. 

Quella prospettata in questo saggio, sulla base dell’analisi dei testi di Hume e di 
alcuni dei suoi più influenti interpreti novecenteschi, è una tesi che intende aprire a 



58 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

una nuova linea di ricerca intorno a un dato storico-politico incontrovertibile: lo 
scetticismo humiano ha contribuito a plasmare in modo significativo tanto la critica 
filosofico-politica all’amministrazione pubblica quanto l’incoraggiamento dello 
studio scientifico della stessa. I due momenti, apparentemente antitetici, trovano la 
loro complementarità nei nessi di consequenzialità tra lo scetticismo 
epistemologico di Hume, che è la vera base del suo approccio empirico alla politica, 
e il suo legalismo costituzionale, che, pur restando su un piano meramente 
descrittivo, oltre ogni proposito normativo, costituisce la parte propositiva del suo 
pensiero.  

 

Lo scetticismo mitigato e il ruolo della consuetudine 

L’impresa filosofica di Hume è consistita perlopiù nella serrata critica al 
dogmatismo dominante in tutti gli ambiti dell’esperienza umana. In pieno secolo 
dei Lumi, egli invitava a diffidare dalle certezze dei razionalisti circa la capacità del 
ragionamento a priori di giungere alla verità vera sul mondo: non potendo «mai 
andare al di là dell’esperienza», diceva, dobbiamo rigettare come pretestuosa e 
chimerica «qualunque ipotesi pretendesse di scoprire le ultime e originarie qualità 
della natura umana», tenendo ben presente che «la sola base solida per la scienza 
dell’uomo deve essere l’esperienza o l’osservazione» (Hume 2015a, 8). 

Dietro l’influenza della scuola scettica moderna, in particolare di quella francese 
rappresentata da Montaigne e Bayle, Hume sosteneva che un certo grado di 
scetticismo è «un avviamento necessario allo studio della filosofia in quanto 
conserva ai nostri giudizi una giusta imparzialità ed allontana la nostra mente da 
tutti quei pregiudizi che possiamo aver assorbito per via dell’educazione e delle 
opinioni accolte senza riflessione» (Hume 2015b, 160). Ciò, si badi, non significa 
accettare passivamente i postulati dello scetticismo «estremo», ossia di quella 
posizione speculativa che, sin da quando apparve nella storia antica grazie 
all’emblematica figura di Pirrone, è sempre consistita nella demolizione totale di 
ogni conclusione conoscitiva, di natura sia razionale che sensibile. Sebbene sia la 
nostra stessa natura a convincerci di accettare come vero ciò che non potremmo 
mai dimostrare, allo stesso modo in cui ci porta «a respirare e a sentire» (Hume 
2015a, 197), tuttavia, fa osservare Hume, se gli esseri umani si lasciassero 
governare dallo scetticismo estremo, «cesserebbero immediatamente tutti i 
discorsi e tutte le azioni» e «resterebbero in un letargo totale fino a che le 
necessità della natura, insoddisfatte, porrebbero fine alla loro miserabile esistenza» 
(Hume 2015b, 170). Ragionevole e praticabile, per il pensatore scozzese, era invece 
uno «scetticismo mitigato» che, oltre ad incoraggiare «un grado di dubbio, di 



Spartaco Pupo 
L’amministrazione pubblica in David Hume 

59 

 

cautela e di moderazione», aiuta «il ragionatore rigoroso» a limitare le sue ricerche 
«a quei soggetti che sono più adatti alle ridotte capacità dell’intelletto umano» 
(Hume 2015b, 172). È questa l’unica garanzia di controllo sul dogmatismo, 
sull’ostinazione e sull’orgoglio intellettuale: poiché «la maggior parte degli uomini 
inclina naturalmente ad asserire dogmaticamente le proprie opinioni», lo 
scetticismo mitigato ispira loro «maggiore modestia e riserbo», sminuisce «la 
sciocca opinione che hanno di loro stessi, nonché i loro pregiudizi nei riguardi dei 
propri avversari», portandoli a rendersi conto delle «sorprendenti infermità 
dell’intelletto umano», e mostra che i pochi vantaggi che possono ottenere in 
termini di studio e riflessione «sono del tutto trascurabili, se paragonati colla 
perplessità e colla confusione che s’insinua dappertutto ed è inseparabilmente 
congiunta colla natura umana» (Hume 2015b, 171-172). 

Gli scettici non si impegnano in maniera definitiva né nelle visioni delle cose 
considerate buone e cattive per natura, né nelle dottrine necessarie e certe, 
evitando ogni possibile perturbazione della mente che invece affligge i dogmatici. 
La loro principale preoccupazione, infatti, consiste nel sostenere l’ordine che la 
società ha costruito e che la consuetudine provvede a mantenere. Condividendo 
questa posizione, Hume si teneva a debita distanza da quelle teorie di matrice 
liberale che consideravano l’ordine sociale come spontaneo e quindi non 
problematico o minaccioso per la libertà individuale (Pupo 2020b). Da scettico, egli 
sosteneva che la «fede» nell’esistenza degli oggetti fisici non può essere giustificata 
né dai sensi né dalla ragione: i sensi «sono incapaci di far nascere la nozione di 
un’esistenza che continua dopo che gli oggetti cessano di apparire a loro», mentre 
la ragione non può «darci la certezza della continuata e distinta esistenza dei corpi» 
(Hume, 2015a, 202-207). Noi crediamo nella realtà degli oggetti solo perché 
abbiamo «la tendenza a fingere una continuità di esistenza di tutti gli oggetti 
sensibili», la quale «proviene da alcune impressioni vivaci della memoria» e «dà 
vivacità a questa finzione» (Hume 2015a, 222). Per questo Hume stabilì che non 
esiste alcuna base logica o empirica per presumere che le relazioni causali passate 
si ripeteranno in futuro o che si stabilisca una qualche connessione causale tra gli 
eventi. La nostra convinzione che effetti simili conseguiranno da cause simili era 
per lui semplicemente il prodotto di una «sensazione» promossa dalla «natura», 
come ce ne sono altre. Si tratta, insomma, di una «credenza», e ciò che fa apparire 
importante una credenza, imponendola alla nostra mente come principio 
regolatore delle nostre azioni, è «qualche cosa di sentito dalla mente, che distingue 
le idee del giudizio dalle invenzioni dell’immaginazione» (Hume 2015b, 54-55). 



60 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

Come si può notare, la conclusione scettica di Hume è che la nostra credenza in un 
mondo di relazioni causali non è che una questione di consuetudine radicata nel 
sentimento, cioè un atto della parte sensibile, più che di quella intellettiva, della 
natura umana. Ciò faceva dire allo scozzese che la consuetudine è «quell’unico 
principio che ci rende utile l’esperienza e che ci fa attendere, per il futuro, un 
seguito di avvenimenti simili a quello che ci si è presentato nel passato» (Hume 
2015b, 50). Del resto, «avendo trovato, in molti casi, che alcune coppie di oggetti – 
fiamma e calore, neve e freddo – sono sempre state congiunte insieme; se una 
fiamma o della neve si presentano di nuovo ai sensi, la mente è portata dalla 
consuetudine ad aspettarsi caldo o freddo, ed a credere che tale qualità esiste e 
che si manifesterà a un ulteriore avvicinamento» (Hume 2015b, 52). Inoltre, 
qualsiasi connessione percepibile tra causa ed effetto non nasce dall’impressione di 
una forza che collega gli eventi, ma dal semplice fatto che, in seguito al ripetersi di 
casi simili, la mente viene spinta dall’abitudine, «in base al presentarsi di un 
evento, ad attendere l’evento che di solito lo accompagna ed a credere che esso si 
verificherà» (Hume 2015b, 81). Per questo – concluse Hume – la consuetudine o 
abitudine è «la grande guida della vita umana» (Hume 2015b, 50). E quel che più 
conta è che «senza l’influsso della consuetudine saremmo del tutto ignoranti di 
ogni materia di fatto all’infuori di ciò che è immediatamente presente alla memoria 
ed ai sensi» (Hume 2015b, 50). 

L’attitudine scettica si evidenzia anche nel modo in cui Hume tratta le passioni e la 
moralità in generale. Egli, ad esempio, sosteneva che la morale umana «non può 
derivare dalla ragione» (Hume 2015a, 483). Né la logica né i fatti possono 
determinare con precisione che cosa sia il vizio o la virtù. La ragione, basata com’è 
sulla logica o sui fatti, da sola non basta a produrre atteggiamenti di biasimo o di 
approvazione. Essa «è, e deve solo essere, schiava della passioni e non può 
rivendicare in nessun caso una funzione diversa da quella di servire e obbedire a 
esse» (Hume 2015a, 436). In definitiva, non è possibile giustificare sulla base della 
logica tutto ciò che diamo per scontato nella vita ordinaria, comprese le relazioni di 
causa-effetto e l’esistenza di un mondo fisico e della materia, del sé e delle regole 
morali. Tutto è oggetto del sentimento. 

Hume si mostrò consapevole delle implicazioni demolitive del suo scetticismo nel 
dichiarare che «la meditazione intensa delle molteplici imperfezioni e 
contraddizioni della mente umana ha tanto agito su di me e tanto riscaldato il mio 
cervello ch’io son pronto a rigettare ogni credenza e ragionamento, e a non 
riguardare più nessun’opinione come più probabile o verosimile di un’altra» (Hume 
2015a, 280). Ma con altrettanta onestà intellettuale si disse pronto a riconoscere i 



Spartaco Pupo 
L’amministrazione pubblica in David Hume 

61 

 

riflessi dell’attitudine scettica nella dimensione politica dell’agire umano. Uno di 
questi riflessi più lampanti è che la sperimentata difficoltà umana di controllare 
l’ordinaria complessità dei fatti induce sempre il «saggio uomo di governo» a 
tenere a mente che è un dato di fatto il ruolo della consuetudine nella vita pratica. 
Scrisse, infatti, Hume: 

 

Per le forme di governo non vale ciò che si verifica in altre costruzioni 
artificiali, e cioè che dei vecchi meccanismi possono essere scartati laddove se 
ne scoprono altri più precisi e funzionali e che si possono tranquillamente fare 
degli esperimenti, anche dal successo dubbio. Un governo istituito ha 
l’immenso vantaggio che gli deriva proprio dal fatto di essere istituito, poiché 
la massa degli uomini si governa con l’autorità, non con la ragione, e non 
attribuisce mai un’autorità a ciò che non sia stato convalidato dal tempo. 
Perciò procedere a tentoni in questo problema, o fare esperimenti sulla base 
di ragionamenti e assunti filosofici presupposti, non può mai essere 
l’intendimento di un saggio uomo di governo che porta rispetto per tutto ciò 
che reca il segno del tempo; per quanto possa tentare qualche innovazione in 
vista del bene pubblico, egli tuttavia adatterà quanto più possibile le sue 
innovazioni alla struttura precedente, conservando l’integrità dei pilastri e 
delle fondamenta della costituzione (Hume 2016, 293). 

 

È del tutto evidente l’effetto che la consuetudine, quale naturale prosecuzione 
dello scetticismo humiano, è in grado di produrre sull’amministrazione della cosa 
pubblica contro ogni astratta previsione di stampo razionalistico. Eppure, tale 
presupposto sarebbe rimasto alquanto sottovalutato nelle analisi che hanno sin qui 
caratterizzato la storia del pensiero amministrativo, se non fosse stato per la 
sensibilità scettica di alcuni pensatori politici che ne hanno pienamente 
riconosciuto l’imprescindibilità.   

 

La critica scettica alla burocrazia 

Lo scetticismo di Hume, al netto delle differenze dettate dai tempi e dai contesti, 
ha prodotto un certo impatto sulla critica successiva all’amministrazione pubblica, 
intesa generalmente come apparato detentore del monopolio del politico 
esercitato per mezzo di procedure «razionali» come il diritto e la burocrazia, a 
garanzia di «legalità», «obiettività» e «prevedibilità del processo politico-
amministrativo» (Matteucci 1993, 15). Critiche che nella storiografia 



62 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

contemporanea sono passate in secondo piano rispetto all’enfasi su quegli 
elementi teorici che hanno contribuito alla legittimazione del potere burocratico 
connaturato all’affermazione dello Stato moderno. Non è detto che tale 
sottovalutazione non sia strettamente connessa alla mancata presa di coscienza 
delle implicazioni politiche dello scetticismo. 

Lo sviluppo dell’amministrazione come conseguenza diretta delle rivoluzioni 
americana e francese, come è noto, venne da Max Weber riassunto nella nozione 
di burocrazia, quale forma organizzativa sviluppatasi in associazione con il modello 
di autorità «legale-razionale», ovvero l’apparato di cui lo stato si avvale nello 
svolgimento delle sue funzioni. Fu in seguito allo sviluppo degli apparati 
amministrativi che il moderno stato liberale divenne «stato di diritto», espressione 
con cui si tende a identificare l’organizzazione politica dal potere limitato. Il potere 
dello stato liberale, in effetti, nacque con il fine ben preciso di garantire i diritti 
naturali degli individui secondo una limitazione «materiale» del potere, in base alla 
quale il sovrano, ricevendo dagli individui, all’atto della sua creazione, il diritto a 
farsi giustizia da soli, non avrebbe dovuto in alcun modo violare quei diritti naturali 
ai quali gli individui stessi non avevano rinunciato e la cui tutela costituiva, per 
l’appunto, la ragion d’essere dello stato. Ma il principio di legalità che si affermò in 
concomitanza con la nascita dello stato di diritto prevedeva anche una limitazione 
«formale», per cui il potere politico non poteva esercitarsi secondo criteri 
estemporanei ed arbitrari, ma per mezzo di leggi promulgate 
e stabili e giudici abilitati e noti (Locke 1998). L’amministrazione allora divenne la 
traduzione necessaria del comando dello stato di diritto concepito come 
aspirazione dei soggetti storici e concreti della politica – gli esseri umani – a 
«obbedire ad autorità impersonali» (Miglio 1988, XLI). Lo stato liberale, in sostanza, 
realizzò l’auspicio per cui gli apparati pubblici debbano necessariamente eseguire 
solo quanto previsto dall’insieme delle norme generali ed astratte stabilite dagli 
organi titolari del potere legislativo, assicurando, in tal modo, l’ordine pubblico e 
lasciando il più possibile libero ciascun cittadino di perseguire i propri interessi a 
condizione che non leda quelli altrui. Tale assicurazione passa principalmente dal 
dominio di un ordinamento giuridico fondato su un insieme di norme e procedure 
astratte e generali, che si esplica tanto verso l’alto, giacché l’osservanza di dette 
norme diviene fonte di legittimazione del potere politico, quanto verso il basso, 
formalizzando l’amministrazione attraverso l’imposizione della burocrazia. 

Ebbene la burocrazia, che già agli inizi del XVIII secolo, sotto la monarchia assoluta, 
designava il potere di un corpo di impiegati dell’amministrazione alle dirette 
dipendenze del sovrano, dotato di struttura gerarchica e composto da funzionari 



Spartaco Pupo 
L’amministrazione pubblica in David Hume 

63 

 

affidatari di compiti di esecuzione delle decisioni del vertice della comunità politica 
sulla base di regole impersonali ed universali (Weber 1968, 212-220), ha ricevuto la 
serrata critica antirazionalistica di autori che, in qualche modo, si sono ispirati allo 
scetticismo di Hume a distanza di poco più di un secolo dalla scomparsa di 
quest’ultimo. 

Vale la pena ricordare che i problemi presenti nel dibattito pubblico novecentesco, 
che chiamano in causa la riflessione sulla burocratizzazione della politica e la 
politicizzazione della burocrazia, non sono tout court gli stessi di Hume, ovvero 
tipici di un mondo, quello settecentesco, che li concentrava generalmente sulla 
razionalità dell’azione di governo e sulla sua riformabilità – atteggiamento, questo, 
peraltro distante da Hume, che anzi lo contestava apertamente. Ma innegabile è il 
filo comune che si scopre nella metodologia applicata per la soluzione di questi 
problemi, e cioè la scepsi derivante dall’impiego della ragione come vaglio 
impietoso di ogni verità imposta come tale senza la necessaria verifica empirica e 
l’osservazione analitica dei fatti.  

Il primo dei continuatori della battaglia scettica di Hume è stato senz’altro Bertrand 
Russell, il quale, ai primi del Novecento, prendendo le distanze dall’amico Alfred N. 
Whitehead, che invece rifiutava seccamente lo scetticismo humiano, dava per 
scontata l’indifendibilità dello scetticismo radicale ma, al contempo, era disposto a 
scommettere che qualsiasi analisi della conoscenza fondata sulla convinzione di 
evitare l’obiezione scettica fosse profondamente errata. Scrisse a tal proposito 
Russell:  

 

I grandi scandali della filosofia della scienza sono sempre stati, dopo Hume, la 
causalità e l’induzione. Ad ambedue tutti ci crediamo, ma Hume mostrò che la 
nostra credenza è una fede cieca che non poggia su alcuna prova razionale. 
Whitehead ritiene che la sua filosofia dia una risposta a Hume. La stessa cosa 
riteneva Kant. Ma io non riesco ad accettare nessuna delle due risposte. 
Eppure, in comune con chiunque altro, non so fare a meno di credere che una 
risposta debba esserci. Questo stato di cose è profondamente 
insoddisfacente, e sempre più lo diventa quanto più la scienza si confonde con 
la filosofia. Dobbiamo sperare che a trovare la risposta si arrivi; ma non riesco 
proprio a credere che per ora sia stata trovata (Russell 2013, 62-63). 

 

Per Russell, come per Hume, il ricorso della scienza all’induzione era il metodo più 
sicuro per la formulazione delle teorie, e da esso dipendeva, di conseguenza, la 
ricerca scientifica, nonostante la consapevolezza di non riuscire a sopravvivere a 
una seria analisi razionale del nesso tra causa ed effetto. Nell’esaminare il profilo 



64 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

scettico di Hume, a suo parere nettamente calzante con questa impostazione, 
Russell aggiunse:  

 

Lo scetticismo di Hume nei confronti del mondo della scienza derivava da: a) la 
dottrina secondo cui tutti i miei dati sono privati; b) la scoperta che le 
questioni di fatto, per quanto numerose e ben selezionate, non implicano mai 
logicamente nessun altro dato di fatto. Non vedo alcun modo per sfuggire a 
nessuna di queste tesi (Russell 1948, 189).  

 

Ciò implica, fra l’altro, l’eventualità che ridare forza teorica allo scetticismo di 
Hume provochi «una diminuzione delle entrate dei chiaroveggenti, dei bookmaker, 
dei vescovi e di tutte quelle altre persone che vivono sulle speranze irrazionali di 
coloro che non hanno fatto nulla per meritarsi una buona sorte in questo o 
nell’altro mondo» (Russell 2013, 19). 

Come già da questo primo esempio si può notare, sono abbastanza influenti gli 
autori che nel corso della prima metà del Novecento hanno spinto verso la 
«sospensione del giudizio», nota raccomandazione scettica, nei confronti 
dell’amministrazione, specialmente quando tende a innalzare barriere contro la 
conoscenza più autentica, che è quella empirica. 

Proprio Russell, più di altri, raccomandava vivamente il ricorso all’esercizio scettico 
nei riguardi della fiducia spropositata che la gente comune nutre nei confronti di 
quella classe di «esperti» formata da «burocrati», ossia funzionari pubblici, 
finanzieri, economisti e scienziati. Si tratta, secondo il filosofo inglese, di una élite 
molto potente, che acquista un’influenza sempre maggiore nella vita pubblica e 
tende a imporre la propria supremazia sulla stragrande maggioranza dei cittadini 
comuni, minimizzando il ruolo dell’opinione pubblica intorno all’efficacia delle leggi 
ancora prima che queste entrino in vigore. I burocrati, per Russell, trovano sempre 
il modo di interagire con le potenti oligarchie che manipolano e orientano 
l’opinione pubblica attraverso il controllo monopolistico dei media. Quando 
arrivano ad esercitare il potere esecutivo, essi danno «immediatamente sfogo ai 
loro impulsi tirannici» derivanti da «passioni istintive» e «bisogni industriali». Per 
questo è sconveniente, oltre che ingenuo, consegnare il potere nelle mani dei 
burocrati. Russell, infine, indica quelli che a suo avviso sono i principali mezzi con 
cui si esercita il controllo del libero pensiero sull’educazione dogmatica imposta dai 
funzionari in uno stato sempre più onnicompetente: 

 



Spartaco Pupo 
L’amministrazione pubblica in David Hume 

65 

 

Credo che vi sia ancora qualcuno che crede che lo Stato democratico sia 
tutt’uno col popolo: questa però è un’illusione. Lo Stato è un insieme di 
funzionari, diversi per scopi diversi, che traggono vantaggiosi profitti sino a 
quando lo status quo resta immutato. L’unica modifica allo status quo ch’essi 
sono disposti ad accettare è l’aumento della burocrazia e dei poteri dei 
burocrati […]. In questioni morali, quale l’educazione, questo stato di cose è 
fatale: con esso si pone fine a tutte le possibilità di progresso o di libertà o di 
iniziativa intellettuale. Ma esso non è che il risultato ultimo cui si arriva 
quando si lascia che l’intera educazione elementare cada sotto il dominio di 
una sola organizzazione (Russell 2013, 209-210). 

 

Anche Karl R. Popper riconobbe a Hume, «convinto realista del senso comune», 
come ebbe a definirlo, il merito di aver posto il problema logico dell’induzione da 
un punto di vista psicologico, laddove rilevò che non abbiamo nessun motivo per 
trarre inferenze con riguardo a «un oggetto che è al di là di quelli di cui abbiamo 
avuto esperienza» (Hume 2015a, 154). Ciò è abbastanza significativo del fatto che 
le idee di Hume potrebbero avere contribuito, almeno indirettamente, alla 
formulazione delle critiche più severe all’amministrazione pubblica moderna, intesa 
come insieme di dogmi fissati dalle gerarchiche burocratiche dominanti senza il 
benché minimo confronto pubblico. Miseria dello storicismo, la prima opera di 
taglio socio-politico di Popper, fu concepita nel momento in cui l’autore cominciò a 
rendersi conto del problema della «burocratizzazione della nostra vita» ad opera di 
regimi politici come quelli instaurati in Russia dai comunisti, spinti come erano dal 
«fuoco fatuo» che induce a credere nella possibilità di realizzare il paradiso in terra, 
con il risultato di «trasformare la terra in un inferno» e affondare nella «palude 
dell’illimitata burocrazia e dell’illimitato potere dello stato» (Popper 1975, 9-10). 
L’unico modo per non correre questo rischio, avvertiva Popper, era abbandonare il 
sogno di un mondo perfetto, il che non significava rinunciare a tentare di rendere il 
mondo migliore di quello che è attualmente, ma affrontare i problemi con la 
«dovuta umiltà» (Popper 1975, 10), che solo l’attitudine scettica poteva garantire. 

Negli anni ‘70, alcuni esperti di amministrazione e management pubblico, 
stranamente sfuggiti alla storiografia italiana, come Ralph Hummel, hanno raccolto 
l’invito di Hume, mediato dalla fenomenologia husserliana (Husserl 1961), a 
sospendere il giudizio su ciò che nell’esperienza risulta «accidentale e non 
essenziale», al fine di determinare ciò che «costituisce fondamentalmente 
l’esperienza burocratica» (Hummel 1977, 34). La scienza sociale convenzionale, per 
Hummel, è eminentemente «burocratica e quindi orientata al controllo» e alla 
frammentazione della realtà organizzativa in «categorie preconcette», oltre che al 



66 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

rifiuto di accettare come vera «l’unità dell’esperienza così come viene presentata 
dagli stessi esseri viventi» (Hummel 1977, 214-215). 

Poco più tardi, Robert Denhardt ha dimostrato come «l’etica dell’organizzazione» 
inibisca la ricerca di significato da parte dell’individuo, inducendo a privilegiare 
l’indipendenza, l’espressività e la creatività anziché la disciplina, la 
regolamentazione e l’obbedienza. Perciò l’adesione all’approccio fenomenologico, 
secondo questo autore, è utile a sollecitare «un’apertura radicale all’esperienza, 
una volontà tesa a considerare tutti i fenomeni indipendentemente dalle loro 
giustificazioni scientifiche o gerarchiche» (Denhardt 1981, 108). 

Negli anni ‘90, Charles Fox e Hugh Miller, spingendo per la fusione di idee 
fenomenologiche e postmoderniste, hanno invitato a considerare le questioni di 
politica pubblica e amministrazione «per andare oltre, dietro e sotto le astrazioni 
reificate del nostro pensiero circa la nostra condivisa e indubitabile esperienza di 
vita» (Fox e Miller 1995, 79-80). Vedendo l’amministrazione pubblica come 
un’arena di pratiche decentrate, oltre che un’eccezionale conquista intellettuale 
che ha finito per riscrivere la teoria politica, questi studiosi desiderano allontanarsi 
«dall’idea che “là fuori” esista una realtà che un ricercatore privo di valori può 
spiegarsi con la formulazione di generalizzazioni simili a leggi la cui veridicità è 
osservabile, verificabile e complessiva» (Fox e Miller 1995, 79). 

Seppure da prospettive diverse, tutti questi interpreti hanno insistito sulla essenziale 
soggettività dell’esperienza organizzativa e sociale, attingendo più o meno 
indirettamente allo scetticismo mitigato di Hume con riguardo ai limiti della 
conoscenza che deriviamo dalle nostre immediate osservazioni empiriche del mondo 
e, quindi, della realtà consuetudinaria che spesso esprime con il termine custom. 

Tuttavia, sebbene Hume abbia indubbiamente contribuito all’affermazione di una 
visione scettica dell’amministrazione, il suo scopo ultimo non era di indurci a 
trascendere costumi, abitudini e tradizioni, come sembrano fare questi autori nelle 
loro conclusioni. Piuttosto, in forza di un conservatorismo scettico (Pupo 2020a), 
egli sosteneva che dovremmo accettarli come mezzi di modellamento della nostra 
esperienza del mondo. 

Spetterebbe agli esperti di amministrazione valutare fino a che punto un mitigato 
scetticismo possa rivelarsi utile nella riduzione tanto del rischio di atti repressivi da 
parte dei burocrati quanto del loro eccesso di zelo nei riguardi di procedure 
apparentemente liberticide. Di certo, una moderata attitudine scettica incoraggerà 
gli amministratori pubblici a fermarsi e riflettere prima di imporre per via dogmatica 
questo o quel paradigma comportamentale o calpestare valori che taluni gruppi 



Spartaco Pupo 
L’amministrazione pubblica in David Hume 

67 

 

sociali considerano fondamentali nel perseguimento troppo scrupoloso di qualunque 
insieme di fini o obiettivi politici ritenuti indispensabili in sede esecutiva. 

 

Legalismo costituzionale e stato di diritto 

Il contributo di Hume alla teoria dell’amministrazione moderna non si esprime solo 
in termini negativi, attraverso cioè la critica scettica a ogni forma di dispotismo 
burocratico: esso è anche gravido di effetti e soluzioni positive derivanti dagli 
assunti di ordine legalistico che pure hanno caratterizzato la produzione 
intellettuale dello scozzese. 

Già l’espressione «amministrazione degli affari pubblici», ricorrente nei suoi saggi 
politici, la dice lunga sulla modernità della visione di Hume. Infatti, dopo avere 
affermato che i legislatori dovrebbero elaborare norme costituzionali che durino 
per sempre, egli aggiunge che comunque devono «provvedere a un sistema di leggi 
atte a regolare l’amministrazione degli affari pubblici fino alla più tarda posterità», 
perché «gli ordinamenti oculati in ogni stato rappresentano l’eredità più preziosa 
che possa essere lasciata alle età future» (Hume 2016, 15-16). 

Hume procede da scienziato politico preoccupato degli effetti dei caratteri non 
razionali della natura umana che rendono il legalismo una possibilità praticabile. Il 
legalismo, che Hume non presenta mai sotto questa denominazione ma che è 
possibile cogliere dalla lettura dei suoi scritti, è da intendersi come opzione, e non 
come precetto normativo, in favore di un regime in cui l’autorità sia totalmente 
esercitata attraverso un sistema di leggi equamente amministrate. L’ideale di un 
«governo di leggi e non di uomini», che nella teoria politica classica rappresentava 
la principale virtù del governo repubblicano, nei tempi moderni, per Hume, è stato 
ampiamente realizzato nelle monarchie civili d’Europa, dove i governi legali 
«suscettibili di ordine, metodo e costanza a un grado sorprendente» (Hume 2016, 
77) garantivano la sicurezza di persone e beni, permettendo all’industriosità e alle 
arti umane di fiorire. Quello che nelle società moderne si contraddistingue come 
«buon governo» deve tutto alla inestricabilità di tre elementi che più di altri lo 
caratterizzano e che al tempo di Hume avevano già raggiunto una certa stabilità 
semantica: stato di diritto, sicurezza personale e libertà secondo legge. 

Lo stato di diritto, in particolare, rappresenta lo sviluppo successivo e «raffinato» 
alla nascita e all’affermazione del governo. Scrive a tal riguardo Hume: 

 



68 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

Tutte le leggi generali presentano inconvenienti quando si applicano ai casi 
particolari, e ci vuole grande capacità ed esperienza per comprendere che 
questi inconvenienti sono minori di quelli che scaturirebbero dai pieni poteri 
discrezionali di ciascun funzionario delegato, e anche per discernere quali 
leggi generali comportino nel complesso minori inconvenienti. Si tratta di una 
materia così difficile che gli uomini possono aver compiuto progressi persino 
nelle arti sublimi della poesia e dell’eloquenza, dove sono favoriti dalla 
rapidità di genio e dall’immaginazione, prima di giungere a una perfezione 
notevole nelle leggi nazionali, il cui progressivo miglioramento è guidato solo 
da prove frequenti e osservazioni scrupolose (Hume 2016, 84). 

 

Hume accetta la tesi per cui in alcuni paesi dell’Europa moderna il governo di un 
monarca illuminato ha raggiunto gradi di efficienza superiori a quello di governanti 
limitati da una qualche «procedura, formalità o legge», ma, al contempo, dimostra 
che l’esercizio arbitrario del potere talvolta ha un effetto «oppressivo e 
degradante» sui suoi sudditi che si aggiunge alla tendenza, alquanto diffusa, a 
degenerare in «negligenza e tirannia» nonché allo svilimento di assoggettati molto 
prossimi a un servilismo incompatibile con lo sviluppo della civiltà. È dalla legge, 
dunque, più che dalla personalità del governante che «nasce la sicurezza, dalla 
sicurezza la curiosità, e dalla curiosità la conoscenza» (Hume 2016, 85-86). 

Questa opzione di Hume in favore dello stato di diritto è legata alla speranza che il 
suo scetticismo possa orientare le scelte politiche attraverso lo svelamento di linee 
di causalità, quand’anche oscure e distanti. Conseguenza del legalismo humiano, 
infatti, è una forma di costituzionalismo da intendere, oltre che nella sua relazione 
intima con la democrazia (Pupo 2017), soprattutto come estensione dello stato di 
diritto ai processi di governo e parallela riduzione delle disposizioni statuali sia 
legislative che esecutive a un sistema di regole procedurali. La delimitazione dei 
poteri in un regime costituzionale, tipicamente contrassegnata dalla 
preoccupazione di limitare la portata dell’autorità governativa e di garantire, 
attraverso dispositivi istituzionali, che essa rimanga entro limiti prescritti, si riflette 
nella preferenza di Hume per la forma mista del governo britannico, in cui la 
corretta relazione tra poteri risultava determinata da efficaci regole costituzionali. 

Ma è lo stesso Hume a fornirci il significato del suo legalismo costituzionale come 
direttamente connesso non tanto a qualche ideologia della limitazione liberale del 
potere quanto all’amministrazione nella sua concretezza, in quanto potere 
statuale. Soffermandosi sui diversi meccanismi istituzionali utilizzabili ai fini del 
controllo sulla discrezionalità del potere da parte dei funzionari governativi, egli 
afferma che se «l’interesse particolare non è limitato e orientato nella direzione 
dell’utilità pubblica, da un governo simile dobbiamo aspettarci solo divisioni, 



Spartaco Pupo 
L’amministrazione pubblica in David Hume 

69 

 

disordine e tirannide»; necessaria è, pertanto, la limitazione formale del potere, 
altrimenti «esalteremmo invano i vantaggi di una costituzione in sé, e finiremmo 
per constatare che per la nostra libertà e i nostri beni non ci resta altra sicurezza 
all’infuori della benevolenza dei nostri governanti, il che vuol dire non avere 
sicurezza affatto» (Hume 2016, 43-44). 

Così Hume approda a uno dei temi centrali dell’amministrazione pubblica moderna, 
quello della costituzionalizzazione del potere, che affronta a partire dalla visione 
del governo come condizione del regime legale, del suo ordine e della sua 
sicurezza, piuttosto che come valore intrinseco a una distribuzione relativamente 
ampia dell’influenza politica o del coinvolgimento popolare che normalmente 
incarna. È per questo, in fondo, che Hume, benché ammiri il sistema britannico, 
guarda con favore alle monarchie assolute europee, che chiama «monarchie civili» 
per sottrarle al facile accostamento ai regimi tirannici, ma che a suo avviso 
garantiscono una «sicurezza tollerabile» giacché rispondono «alle esigenze 
essenziali della società politica», anzi con la loro «amministrazione giusta e 
prudente» in certi casi rasentano la «perfezione» (Hume 2016, 93-95). Ne discute a 
fondo in un saggio del 1741, in cui spiega che, nonostante le sue intenzioni iniziali 
consistenti nel difendere la «libertà civile» dal «governo assoluto», egli fu a un 
certo punto assalito da dubbi così profondi da indurlo a concludere che «nessun 
uomo, al giorno d’oggi, sia sufficientemente qualificato per un’impresa simile e che 
tutto quello che si potrebbe azzardare in proposito sarebbe, molto probabilmente, 
confutato dall’esperienza successiva e respinto dai posteri»; e ciò dimostra che il 
mondo è «ancora troppo giovane perché in politica si affermino verità generali che 
restino valide fino alla più tarda posterità» (Hume 2016, 71-72). 

In definitiva, la fiducia di Hume in una scienza della politica che funga da sostegno 
agli assetti costituzionali scaturisce indubbiamente dal suo costante sforzo per 
l’affermazione di un’opinione pubblica capace di accettare l’autorità della scienza 
politica, poiché è «solo sull’opinione che si fonda il governo, e questa massima vale 
tanto per i regimi più dispotici e militari quanto per quelli più liberi e popolari» 
(Hume 2016, 32; Cobbe 2014; Pupo 2021). Tuttavia, nonostante questo significativo 
invito alla coltivazione dell’opinione, Hume disegnò i contorni di una scienza 
politica radicata sì nello spazio pubblico, ma intorno a una sovranità non 
repubblicana, nel senso che, a suo avviso, l’opinione pubblica non avrebbe dovuto 
necessariamente piegarsi alla pretesa di una sovranità popolare. Egli, in sostanza, 
invitava il popolo a condividere le ragioni della costituzione ma non a governare: 
«Un governo libero e repubblicano sarebbe una chiara assurdità se i particolari 
freni e controlli previsti dalla costituzione non trovassero nella realtà alcuna 



70 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

efficacia e non facessero con l’operare per il bene pubblico anche l’interesse dei 
malvagi» (Hume 2016, 8). 

Il ragionamento da Hume seguito per giungere a questa opzione in favore delle 
monarchie civili tocca ancora una volta il tema dell’amministrazione, che insieme al 
commercio delle classi mercantili e all’espansione delle città concorre al processo 
di civilizzazione realizzatosi in tutte le nazioni europee secondo dinamiche 
fondamentali, che furono le stesse ovunque, anche se gli effetti talvolta si diffusero 
in modo disomogeneo per via della diversità dei regimi. Hume, peraltro, osserva 
che gli abitanti di una provincia estera hanno maggiori probabilità di godere dello 
stato di diritto se soggetti a una monarchia, mentre la costituzione di una 
repubblica previene in modo più coerente la «cattiva amministrazione» in patria. 
Ma in ogni caso la cifra della performance delle monarchie e delle repubbliche è il 
controllo che le leggi forniscono nei diversi contesti rispetto agli «umori» e al 
«carattere» delle persone. Secondo Hume, del resto, tutti i governi assoluti 

 

dipendono ovviamente moltissimo dall’amministrazione, e questo è uno dei 
grandi inconvenienti che ad essi si accompagnano. Ma un governo libero e 
repubblicano sarebbe una chiara assurdità se i particolari freni e controlli 
previsti dalla costituzione non trovassero nella realtà alcuna efficacia e non 
facessero con l’operare per il bene pubblico anche l’interesse dei malvagi. Tale è 
il fine di queste forme di governo, e tale è il loro reale effetto laddove esse si 
costituiscono saggiamente; mentre, d’altra parte, esse sono la fonte di ogni tipo 
di disordine e dei delitti peggiori laddove perizia e onestà non siano state poste 
a fondamento della loro originaria struttura e istituzione (Hume 2016, 8). 

 

Detto in altri termini, «una costituzione è buona solo nella misura in cui offre un 
rimedio contro la cattiva amministrazione» (Hume 2016, 20). Ciò conferma il già 
documentato scarto portato da Hume rispetto alla tradizione giusnaturalistica, da 
cui si mantenne sempre distante, nonostante si abbia cercato di far credere il 
contrario (Forbes 1975; Haakonssen 1990; Stewart 1992). 

I richiami di Hume all’amministrazione sono evidenti anche nella sua filosofia 
giuridica, incentrata sull’idea che l’amministrazione delle leggi debba essere equa e 
imparziale ai fini di un efficiente controllo sul potere. È d’altra parte in questi 
richiami che è possibile cogliere la differenza significativa della prospettiva humiana 
rispetto alle classiche tassonomie del pensiero politico. Hume nota che «l’avidità e 
la parzialità degli uomini introdurrebbero rapidamente il disordine nel mondo, se 
non fossero fermate da alcuni princìpi generali e inflessibili», e che, di conseguenza, 
«gli uomini hanno fissato quei princìpi e hanno convenuto di sottomettersi al freno 



Spartaco Pupo 
L’amministrazione pubblica in David Hume 

71 

 

di regole generali, che non potrebbero essere mutate dall’ostilità e dal favore, e da 
particolari prospettive di interesse, pubblico o privato» (Hume 2015a, 564). 
Dall’applicazione imparziale delle leggi, allora, dipende il controllo costituzionale 
del potere: un «governo comunemente chiamato libero» è quello che non solo 
ammette ma che anche «agisce secondo leggi generali ed eque» (Hume 2016, 243). 

Quest’opzione legalistica, che secondo studi accreditati si ritrova anche riflessa nel 
Federalist 10 di James Madison (Adair 1976; Spicer 2006), è certamente coerente 
con lo scetticismo di Hume, in particolare con la sua tesi secondo cui la ragione è al 
servizio delle passioni, specialmente dell’amor proprio, che finisce per incidere 
direttamente sull’«interesse» di individui che «non si spingono mai molto lontano; 
né, nella loro vita comune, sono soliti guardare più in là dei loro amici e dei loro 
conoscenti più vicini» (Hume 2015a, 566). Il ruolo dell’interesse, a ben vedere, è 
particolarmente importante nell’amministrazione pubblica, specialmente laddove, 
«nell’elaborazione di un sistema di governo e nella determinazione dei vari limiti e 
controlli della costituzione, ogni uomo deve essere un presunto disonesto, autore 
di azioni che non hanno altro scopo se non quello del soddisfacimento 
dell’interesse personale» (Hume 2016, 43). 

Non a caso il legalismo di Hume poggia sulla visione per cui compito precipuo del 
governo non è quello di educare le persone o renderle più devote, virtuose o 
socialmente più adattate, ma semplicemente di mediare i conflitti di interesse, far 
rispettare e talvolta imporre accordi tra le parti per proteggere i membri della società 
impegnati nelle proprie attività private. Occorre allora guardare all’intero apparato 
del governo come non avente altro scopo che l’«amministrazione della giustizia, 
senza la quale non può esserci fra gli uomini né pace né sicurezza né sostegno 
reciproco» (Hume 2016, 240). Chiunque concepisca il governo come uno strumento 
al servizio di una radicale trasformazione morale della società, per Hume, merita 
tutto il nostro scetticismo, poiché il ruolo del governo di certo non consiste nella 
«miracolosa trasformazione degli uomini, in grado di dotarli di ogni specie di virtù e 
liberarli di ogni tipo di vizio» (Hume 2016, 150). È questo un auspicio che rischia di 
alimentare pericolosi fanatismi, come osservò lo stesso Hume: 

 

I fanatici possono supporre che il potere è fondato sulla grazia e che soltanto i 
santi ereditano la terra; ma il magistrato civile molto giustamente pone questi 
teorici sublimi allo stesso livello dei ladri comuni ed insegna loro con la più 
severa disciplina che una regola la quale, dal punto di vista speculativo, può 
sembrare la più vantaggiosa per la società, può tuttavia risultare, in pratica, 
del tutto perniciosa e distruttiva (Hume 2015c, 203-204). 

 



72 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 

 

In conclusione, dedicando particolare attenzione a quelle forme e dispositivi di 
governo che potrebbero fungere da «rimedio contro la cattiva amministrazione» 
(Hume 2016, 20) e che considera particolarmente indicativi di un governo libero, 
Hume mostra notevole interesse per l’amministrazione pubblica, il cui 
attaccamento ai dettagli delle procedure e al buon funzionamento delle strutture 
formali è direttamente legato all’ambizione di sviluppare un approccio scientifico 
allo studio della politica che non trascuri le questioni di progettazione istituzionale, 
specialmente quelle di carattere amministrativo. 

 
 

 
Bibliografia 

Adair, Douglass. 1976. “That Politics May Be Reduced to a Science: David Hume, James 
Madison, and the Tenth Federalist.” In Hume: A Re-Evaluation, a cura di D. W. 
Livingston e J. T. King, 407-417. New York: Fordham University Press. 

Cobbe, Luca. 2014. Il governo dell’opinione. Politica e costituzione in David Hume. 
Macerata: Eum. 

Denhardt, Robert B. 1981. In The Shadow of Organization. Lawrence: Regents Press of Kansas. 

Forbes, Duncan. 1975. Hume’s Philosophical Politics. Cambridge: Cambridge University Press. 

Fox, Charles J. e Hugh T. Miller. 1995. Postmodern Public Administration. Sage: Thousand Oaks. 

Haakonssen, Knud. 1990. The Science of a Legislator: The Natural Jurisprudence of David 
Hume and Adam Smith, Cambridge: Cambridge University Press.  

Hume, David. 2015a. Trattato sulla natura umana. In Opere filosofiche, vol. 1, a cura di E. 
Lecaldano, E. Mistretta. Roma-Bari: Laterza. 

Hume, David. 2015b. Ricerca sull’intelletto umano. In Opere filosofiche, vol. 2, a cura di M. 
Dal Pra. Roma-Bari: Laterza. 

Hume, David. 2015c. Ricerca sui princìpi della morale. In Opere filosofiche, vol. 2, a cura di 
M. Dal Pra. Roma-Bari: Laterza. 

Hume, David. 2016. Libertà e moderazione. Scritti politici, a cura di S. Pupo. Soveria 
Mannelli: Rubbettino. 

Hummel, Ralph P. 1977. The Bureaucratic Experience. New York: St. Martin’s Press. 

Husserl, Edmund. 1961. La crisi delle scienze europee e la fenomenologia 
trascendentale: introduzione alla filosofia fenomenologica. Milano: Il Saggiatore. 

Locke, John. 1998. Il secondo trattato sul governo. Saggio concernente la vera origine, 
l’estensione e il fine del governo civile. Milano: Rizzoli. 



Spartaco Pupo 
L’amministrazione pubblica in David Hume 

73 

 

Matteucci, Nicola. 1993. Lo Stato moderno. Lessico e percorsi. Bologna: il Mulino. 

Miglio, Gianfranco. 1988. Le regolarità della politica. Scritti scelti, raccolti e pubblicati dagli 
allievi, vol. 1. Milano: Giuffrè. 

Popper, Karl R. 1975. Miseria dello storicismo. Milano: Feltrinelli. 

Pupo, Spartaco. 2017. “Come perfezionale la democrazia. David Hume e la forma di 
governo ideale.” In La democrazia nel pensiero politico tra utopia e cittadinanza, a 
cura di R. Bufano, 143-159. Lecce: Milella. 

Pupo, Spartaco. 2020a. David Hume: The Sceptical Conservative, Milan: Mimesis 
International. 

Pupo, Spartaco. 2020b. Lo scetticismo politico. Storia di una dottrina dagli antichi ai giorni 
nostri. Milano-Udine: Mimesis. 

Pupo, Spartaco. 2021. “All’origine del moderno concetto di opinione pubblica: David Hume 
e l’opinione come legittimazione politica.” In Un’altra democrazia? La democrazia 
diretta e le sue declinazioni, a cura di A. Catanzaro, A. de Sanctis, C. Morganti, 57-64. 
Pisa: Edizioni ETS. 

Russell, Bertrand. 1948. Human Knowledge: its Scope and Limits. London: Allen and Unwin. 

Russell, Bertrand. 2013. Saggi scettici. Milano: TEA. 

Spicer, Michael W. 2006. “The Legacy of David Hume for American Public Administration: 
Empiricism, Skepticism, and Constitutionalism.” In Handbook of Organization Theory 
and Management. The Philosophical Approach, a cura di T. D. Lynch e P. L. Cruise, 
261-282. New York: Taylor & Francis. 

Stewart, John B. 1992. Opinion and Reform in Hume’s Political Philosophy. Princeton: 
Princeton University Press. 

Weber, Max. 1968. Economia e società. Milano: Edizioni di Comunità. 

 

Spartaco PUPO is Associate Professor of History of Political Thought at the University of 
Calabria. He is an expert in the historical-political intellectual output of David Hume and 
other Scottish Enlightenment authors. He edited the complete Italian edition of Hume’s 
political essays and discourses (Libertà e moderazione, 2016), the first Italian edition of the 
Humean writings on the war (Scritti sulla guerra, 2017), the Hume-Rousseau dispute 
(Contro Rousseau, 2017), the Humean youth writings (Civiltà e barbarie, 2018) and 
satirical-political pamphlets (Scritti satirici, 2020). In addition to several articles, he edited 
the volume of Hume’s essays A Petty Statesman: Writings on War and International Affairs 
(2019) and published the monograph David Hume. The Sceptical Conservative (2020). 

Email: spartaco.pupo@unical.it  


