Politics. Rivista di Studi Politici
www.rivistapolitics.eu

n. 21 (5), 1/2024, pp. 57-74
Guida editori s.r.l.

Creative Commons

ISSN 2785-7719

L’amministrazione pubblica in David Hume: la critica scettica al dispotismo
burocratico e il legalismo costituzionale

Spartaco PUPO

Abstract

This article explores David Hume’s influence on the contemporary understanding of
public administration, both positively and negatively. His cautious doubts about the
true extent of human knowledge in all domains, including the political, encouraged
those who opposed bureaucratic rationalism to push for a strict and unwavering
empiricism in the disciplined approach to public administration. Particularly,
Hume’s theories helped shape criticism of public administration as a set of rules
that the powerful bureaucratic hierarchies were forced to follow without question,
at least inadvertently. However, constitutional legalism turns out to be very
significant for both administrative practice and the scientific study of
administration and public management.

Keywords

David Hume - Amministrazione pubblica - Scetticismo - Consuetudine - Legalismo
costituzionale

Introduzione

Lo studio contemporaneo dell’amministrazione pubblica risente, e non certo in
termini positivi, specialmente in Italia, del mancato approfondimento, in sede
storiografica, della posizione teorico-politica di David Hume, i cui cauti dubbi sulla
reale portata della conoscenza umana in tutti i campi, compreso quello politico,
hanno stimolato, da un lato, la critica al razionalismo burocratico e, dall’altro, la
domanda, sempre crescente, di un empirismo rigoroso nell’approccio disciplinato al
tema complesso dell’lamministrazione.

Quella prospettata in questo saggio, sulla base dell’analisi dei testi di Hume e di
alcuni dei suoi piu influenti interpreti novecenteschi, &€ una tesi che intende aprire a



58 | Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

una nuova linea di ricerca intorno a un dato storico-politico incontrovertibile: lo
scetticismo humiano ha contribuito a plasmare in modo significativo tanto la critica
filosofico-politica all’lamministrazione pubblica quanto lincoraggiamento dello
studio scientifico della stessa. | due momenti, apparentemente antitetici, trovano la
loro complementarita nei nessi di consequenzialita tra lo scetticismo
epistemologico di Hume, che & la vera base del suo approccio empirico alla politica,
e il suo legalismo costituzionale, che, pur restando su un piano meramente
descrittivo, oltre ogni proposito normativo, costituisce la parte propositiva del suo
pensiero.

Lo scetticismo mitigato e il ruolo della consuetudine

L'impresa filosofica di Hume & consistita perlopiu nella serrata critica al
dogmatismo dominante in tutti gli ambiti dell’esperienza umana. In pieno secolo
dei Lumi, egli invitava a diffidare dalle certezze dei razionalisti circa la capacita del
ragionamento a priori di giungere alla verita vera sul mondo: non potendo «mai
andare al di la dell’esperienza», diceva, dobbiamo rigettare come pretestuosa e
chimerica «qualunque ipotesi pretendesse di scoprire le ultime e originarie qualita
della natura umana», tenendo ben presente che «la sola base solida per la scienza
dell’'uomo deve essere I'esperienza o I'osservazione» (Hume 20153, 8).

Dietro I'influenza della scuola scettica moderna, in particolare di quella francese
rappresentata da Montaigne e Bayle, Hume sosteneva che un certo grado di
scetticismo € «un avviamento necessario allo studio della filosofia in quanto
conserva ai nostri giudizi una giusta imparzialita ed allontana la nostra mente da
tutti quei pregiudizi che possiamo aver assorbito per via dell’educazione e delle
opinioni accolte senza riflessione» (Hume 2015b, 160). Cio, si badi, non significa
accettare passivamente i postulati dello scetticismo «estremo», ossia di quella
posizione speculativa che, sin da quando apparve nella storia antica grazie
al’emblematica figura di Pirrone, &€ sempre consistita nella demolizione totale di
ogni conclusione conoscitiva, di natura sia razionale che sensibile. Sebbene sia la
nostra stessa natura a convincerci di accettare come vero cid che non potremmo
mai dimostrare, allo stesso modo in cui ci porta «a respirare e a sentire» (Hume
2015a, 197), tuttavia, fa osservare Hume, se gli esseri umani si lasciassero
governare dallo scetticismo estremo, «cesserebbero immediatamente tutti i
discorsi e tutte le azioni» e «resterebbero in un letargo totale fino a che le
necessita della natura, insoddisfatte, porrebbero fine alla loro miserabile esistenza»
(Hume 2015b, 170). Ragionevole e praticabile, per il pensatore scozzese, era invece
uno «scetticismo mitigato» che, oltre ad incoraggiare «un grado di dubbio, di



Spartaco Pupo | 59
L’amministrazione pubblica in David Hume

cautela e di moderazione», aiuta «il ragionatore rigoroso» a limitare le sue ricerche
«a quei soggetti che sono piu adatti alle ridotte capacita dell’intelletto umano»
(Hume 2015b, 172). E questa l'unica garanzia di controllo sul dogmatismo,
sull’ostinazione e sull’orgoglio intellettuale: poiché «la maggior parte degli uomini
inclina naturalmente ad asserire dogmaticamente le proprie opinioni», lo
scetticismo mitigato ispira loro «maggiore modestia e riserbo», sminuisce «la
sciocca opinione che hanno di loro stessi, nonché i loro pregiudizi nei riguardi dei
propri avversari», portandoli a rendersi conto delle «sorprendenti infermita
dell’intelletto umano», e mostra che i pochi vantaggi che possono ottenere in
termini di studio e riflessione «sono del tutto trascurabili, se paragonati colla
perplessita e colla confusione che s’insinua dappertutto ed & inseparabilmente
congiunta colla natura umana» (Hume 2015b, 171-172).

Gli scettici non si impegnano in maniera definitiva né nelle visioni delle cose
considerate buone e cattive per natura, né nelle dottrine necessarie e certe,
evitando ogni possibile perturbazione della mente che invece affligge i dogmatici.
La loro principale preoccupazione, infatti, consiste nel sostenere I'ordine che la
societa ha costruito e che la consuetudine provvede a mantenere. Condividendo
guesta posizione, Hume si teneva a debita distanza da quelle teorie di matrice
liberale che consideravano l'ordine sociale come spontaneo e quindi non
problematico o minaccioso per la liberta individuale (Pupo 2020b). Da scettico, egli
sosteneva che la «fede» nell’esistenza degli oggetti fisici non puod essere giustificata
né dai sensi né dalla ragione: i sensi «sono incapaci di far nascere la nozione di
un’esistenza che continua dopo che gli oggetti cessano di apparire a loro», mentre
la ragione non puo «darci la certezza della continuata e distinta esistenza dei corpi»
(Hume, 2015a, 202-207). Noi crediamo nella realta degli oggetti solo perché
abbiamo «la tendenza a fingere una continuita di esistenza di tutti gli oggetti
sensibili», la quale «proviene da alcune impressioni vivaci della memoria» e «da
vivacita a questa finzione» (Hume 2015a, 222). Per questo Hume stabili che non
esiste alcuna base logica o empirica per presumere che le relazioni causali passate
si ripeteranno in futuro o che si stabilisca una qualche connessione causale tra gli
eventi. La nostra convinzione che effetti simili conseguiranno da cause simili era
per lui semplicemente il prodotto di una «sensazione» promossa dalla «natura»,
come ce ne sono altre. Si tratta, insomma, di una «credenza», e cid che fa apparire
importante una credenza, imponendola alla nostra mente come principio
regolatore delle nostre azioni, &€ «qualche cosa di sentito dalla mente, che distingue
le idee del giudizio dalle invenzioni dell'immaginazione» (Hume 2015b, 54-55).



60 | Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

Come si puod notare, la conclusione scettica di Hume e che la nostra credenza in un
mondo di relazioni causali non & che una questione di consuetudine radicata nel
sentimento, cioé un atto della parte sensibile, piu che di quella intellettiva, della
natura umana. Cio faceva dire allo scozzese che la consuetudine & «quell’'unico
principio che ci rende utile I'esperienza e che ci fa attendere, per il futuro, un
seguito di avvenimenti simili a quello che ci si & presentato nel passato» (Hume
2015b, 50). Del resto, «avendo trovato, in molti casi, che alcune coppie di oggetti —
fiamma e calore, neve e freddo — sono sempre state congiunte insieme; se una
fiamma o della neve si presentano di nuovo ai sensi, la mente e portata dalla
consuetudine ad aspettarsi caldo o freddo, ed a credere che tale qualita esiste e
che si manifestera a un ulteriore avvicinamento» (Hume 2015b, 52). Inoltre,
gualsiasi connessione percepibile tra causa ed effetto non nasce dall'impressione di
una forza che collega gli eventi, ma dal semplice fatto che, in seguito al ripetersi di
casi simili, la mente viene spinta dall’abitudine, «in base al presentarsi di un
evento, ad attendere I'evento che di solito lo accompagna ed a credere che esso si
verifichera» (Hume 2015b, 81). Per questo — concluse Hume — la consuetudine o
abitudine e «la grande guida della vita umana» (Hume 2015b, 50). E quel che piu
conta e che «senza l'influsso della consuetudine saremmo del tutto ignoranti di
ogni materia di fatto all’infuori di cio che € immediatamente presente alla memoria
ed ai sensi» (Hume 2015b, 50).

L'attitudine scettica si evidenzia anche nel modo in cui Hume tratta le passioni e la
moralita in generale. Egli, ad esempio, sosteneva che la morale umana «non puo
derivare dalla ragione» (Hume 2015a, 483). Né la logica né i fatti possono
determinare con precisione che cosa sia il vizio o la virtu. La ragione, basata com’e
sulla logica o sui fatti, da sola non basta a produrre atteggiamenti di biasimo o di
approvazione. Essa «e, e deve solo essere, schiava della passioni e non puo
rivendicare in nessun caso una funzione diversa da quella di servire e obbedire a
esse» (Hume 2015a, 436). In definitiva, non & possibile giustificare sulla base della
logica tutto cio che diamo per scontato nella vita ordinaria, comprese le relazioni di
causa-effetto e I'esistenza di un mondo fisico e della materia, del sé e delle regole
morali. Tutto & oggetto del sentimento.

Hume si mostrd consapevole delle implicazioni demolitive del suo scetticismo nel
dichiarare che «la meditazione intensa delle molteplici imperfezioni e
contraddizioni della mente umana ha tanto agito su di me e tanto riscaldato il mio
cervello ch’io son pronto a rigettare ogni credenza e ragionamento, e a non
riguardare piu nessun’opinione come piu probabile o verosimile di un’altra» (Hume
2015a, 280). Ma con altrettanta onesta intellettuale si disse pronto a riconoscere i



Spartaco Pupo | 61
L’amministrazione pubblica in David Hume

riflessi dell’attitudine scettica nella dimensione politica dell’agire umano. Uno di
questi riflessi piu lampanti e che la sperimentata difficolta umana di controllare
I'ordinaria complessita dei fatti induce sempre il «saggio uomo di governo» a
tenere a mente che e un dato di fatto il ruolo della consuetudine nella vita pratica.
Scrisse, infatti, Hume:

Per le forme di governo non vale cio che si verifica in altre costruzioni
artificiali, e cioe che dei vecchi meccanismi possono essere scartati laddove se
ne scoprono altri piu precisi e funzionali e che si possono tranquillamente fare
degli esperimenti, anche dal successo dubbio. Un governo istituito ha
I'immenso vantaggio che gli deriva proprio dal fatto di essere istituito, poiché
la massa degli uomini si governa con l'autorita, non con la ragione, e non
attribuisce mai un’autorita a cido che non sia stato convalidato dal tempo.
Percio procedere a tentoni in questo problema, o fare esperimenti sulla base
di ragionamenti e assunti filosofici presupposti, non pud mai essere
I'intendimento di un saggio uomo di governo che porta rispetto per tutto cio
che reca il segno del tempo; per quanto possa tentare qualche innovazione in
vista del bene pubblico, egli tuttavia adattera quanto piu possibile le sue
innovazioni alla struttura precedente, conservando l'integrita dei pilastri e
delle fondamenta della costituzione (Hume 2016, 293).

E del tutto evidente I'effetto che la consuetudine, quale naturale prosecuzione
dello scetticismo humiano, € in grado di produrre sull’amministrazione della cosa
pubblica contro ogni astratta previsione di stampo razionalistico. Eppure, tale
presupposto sarebbe rimasto alquanto sottovalutato nelle analisi che hanno sin qui
caratterizzato la storia del pensiero amministrativo, se non fosse stato per la
sensibilita scettica di alcuni pensatori politici che ne hanno pienamente
riconosciuto I'imprescindibilita.

La critica scettica alla burocrazia

Lo scetticismo di Hume, al netto delle differenze dettate dai tempi e dai contesti,
ha prodotto un certo impatto sulla critica successiva all’amministrazione pubblica,
intesa generalmente come apparato detentore del monopolio del politico
esercitato per mezzo di procedure «razionali» come il diritto e la burocrazia, a
garanzia di «legalita», «obiettivita» e «prevedibilita del processo politico-
amministrativo»  (Matteucci 1993, 15). Critiche che nella storiografia



62 | Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

contemporanea sono passate in secondo piano rispetto all’enfasi su quegli
elementi teorici che hanno contribuito alla legittimazione del potere burocratico
connaturato all’affermazione dello Stato moderno. Non e detto che tale
sottovalutazione non sia strettamente connessa alla mancata presa di coscienza
delle implicazioni politiche dello scetticismo.

Lo sviluppo dell’lamministrazione come conseguenza diretta delle rivoluzioni
americana e francese, come € noto, venne da Max Weber riassunto nella nozione
di burocrazia, quale forma organizzativa sviluppatasi in associazione con il modello
di autorita «legale-razionale», ovvero l'apparato di cui lo stato si avvale nello
svolgimento delle sue funzioni. Fu in seguito allo sviluppo degli apparati
amministrativi che il moderno stato liberale divenne «stato di diritto», espressione
con cui si tende a identificare I'organizzazione politica dal potere limitato. Il potere
dello stato liberale, in effetti, nacque con il fine ben preciso di garantire i diritti
naturali degli individui secondo una limitazione «materiale» del potere, in base alla
quale il sovrano, ricevendo dagli individui, all’atto della sua creazione, il diritto a
farsi giustizia da soli, non avrebbe dovuto in alcun modo violare quei diritti naturali
ai quali gli individui stessi non avevano rinunciato e la cui tutela costituiva, per
I’'appunto, la ragion d’essere dello stato. Ma il principio di legalita che si affermo in
concomitanza con la nascita dello stato di diritto prevedeva anche una limitazione
«formale», per cui il potere politico non poteva esercitarsi secondo criteri
estemporanei ed arbitrari, ma per mezzo di leggi promulgate
e stabili e giudici abilitati e noti (Locke 1998). L'amministrazione allora divenne la
traduzione necessaria del comando dello stato di diritto concepito come
aspirazione dei soggetti storici e concreti della politica — gli esseri umani — a
«obbedire ad autorita impersonali» (Miglio 1988, XLI). Lo stato liberale, in sostanza,
realizzo I'auspicio per cui gli apparati pubblici debbano necessariamente eseguire
solo quanto previsto dall’insieme delle norme generali ed astratte stabilite dagli
organi titolari del potere legislativo, assicurando, in tal modo, I'ordine pubblico e
lasciando il piu possibile libero ciascun cittadino di perseguire i propri interessi a
condizione che non leda quelli altrui. Tale assicurazione passa principalmente dal
dominio di un ordinamento giuridico fondato su un insieme di norme e procedure
astratte e generali, che si esplica tanto verso l'alto, giacché I'osservanza di dette
norme diviene fonte di legittimazione del potere politico, quanto verso il basso,
formalizzando I'amministrazione attraverso I'imposizione della burocrazia.

Ebbene la burocrazia, che gia agli inizi del XVIII secolo, sotto la monarchia assoluta,
designava il potere di un corpo di impiegati dell’lamministrazione alle dirette
dipendenze del sovrano, dotato di struttura gerarchica e composto da funzionari



Spartaco Pupo | 63
L’amministrazione pubblica in David Hume

affidatari di compiti di esecuzione delle decisioni del vertice della comunita politica
sulla base di regole impersonali ed universali (Weber 1968, 212-220), ha ricevuto la
serrata critica antirazionalistica di autori che, in qualche modo, si sono ispirati allo
scetticismo di Hume a distanza di poco piu di un secolo dalla scomparsa di
guest’ultimo.

Vale la pena ricordare che i problemi presenti nel dibattito pubblico novecentesco,
che chiamano in causa la riflessione sulla burocratizzazione della politica e la
politicizzazione della burocrazia, non sono tout court gli stessi di Hume, ovvero
tipici di un mondo, quello settecentesco, che li concentrava generalmente sulla
razionalita dell’azione di governo e sulla sua riformabilita — atteggiamento, questo,
peraltro distante da Hume, che anzi lo contestava apertamente. Ma innegabile & il
filo comune che si scopre nella metodologia applicata per la soluzione di questi
problemi, e cioé la scepsi derivante dall'impiego della ragione come vaglio
impietoso di ogni verita imposta come tale senza la necessaria verifica empirica e
I’osservazione analitica dei fatti.

Il primo dei continuatori della battaglia scettica di Hume é stato senz’altro Bertrand
Russell, il quale, ai primi del Novecento, prendendo le distanze dall’amico Alfred N.
Whitehead, che invece rifiutava seccamente lo scetticismo humiano, dava per
scontata I'indifendibilita dello scetticismo radicale ma, al contempo, era disposto a
scommettere che qualsiasi analisi della conoscenza fondata sulla convinzione di
evitare I'obiezione scettica fosse profondamente errata. Scrisse a tal proposito
Russell:

| grandi scandali della filosofia della scienza sono sempre stati, dopo Hume, la
causalita e I'induzione. Ad ambedue tutti ci crediamo, ma Hume mostro che la
nostra credenza & una fede cieca che non poggia su alcuna prova razionale.
Whitehead ritiene che la sua filosofia dia una risposta a Hume. La stessa cosa
riteneva Kant. Ma io non riesco ad accettare nessuna delle due risposte.
Eppure, in comune con chiunque altro, non so fare a meno di credere che una
risposta debba esserci. Questo stato di cose & profondamente
insoddisfacente, e sempre pil lo diventa quanto piu la scienza si confonde con
la filosofia. Dobbiamo sperare che a trovare la risposta si arrivi; ma non riesco
proprio a credere che per ora sia stata trovata (Russell 2013, 62-63).

Per Russell, come per Hume, il ricorso della scienza all'induzione era il metodo piu
sicuro per la formulazione delle teorie, e da esso dipendeva, di conseguenza, la
ricerca scientifica, nonostante la consapevolezza di non riuscire a sopravvivere a
una seria analisi razionale del nesso tra causa ed effetto. Nell’esaminare il profilo



64 | Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

scettico di Hume, a suo parere nettamente calzante con questa impostazione,
Russell aggiunse:

Lo scetticismo di Hume nei confronti del mondo della scienza derivava da: a) la
dottrina secondo cui tutti i miei dati sono privati; b) la scoperta che le
questioni di fatto, per quanto numerose e ben selezionate, non implicano mai
logicamente nessun altro dato di fatto. Non vedo alcun modo per sfuggire a
nessuna di queste tesi (Russell 1948, 189).

Cio implica, fra I'altro, I'eventualita che ridare forza teorica allo scetticismo di
Hume provochi «una diminuzione delle entrate dei chiaroveggenti, dei bookmaker,
dei vescovi e di tutte quelle altre persone che vivono sulle speranze irrazionali di
coloro che non hanno fatto nulla per meritarsi una buona sorte in questo o
nell’altro mondo» (Russell 2013, 19).

Come gia da questo primo esempio si pud notare, sono abbastanza influenti gli
autori che nel corso della prima meta del Novecento hanno spinto verso la
«sospensione del giudizio», nota raccomandazione scettica, nei confronti
dell’lamministrazione, specialmente quando tende a innalzare barriere contro la
conoscenza piu autentica, che e quella empirica.

Proprio Russell, piu di altri, raccomandava vivamente il ricorso all’esercizio scettico
nei riguardi della fiducia spropositata che la gente comune nutre nei confronti di
quella classe di «esperti» formata da «burocrati», ossia funzionari pubblici,
finanzieri, economisti e scienziati. Si tratta, secondo il filosofo inglese, di una élite
molto potente, che acquista un’influenza sempre maggiore nella vita pubblica e
tende a imporre la propria supremazia sulla stragrande maggioranza dei cittadini
comuni, minimizzando il ruolo dell’opinione pubblica intorno all’efficacia delle leggi
ancora prima che queste entrino in vigore. | burocrati, per Russell, trovano sempre
il modo di interagire con le potenti oligarchie che manipolano e orientano
I'opinione pubblica attraverso il controllo monopolistico dei media. Quando
arrivano ad esercitare il potere esecutivo, essi danno «immediatamente sfogo ai
loro impulsi tirannici» derivanti da «passioni istintive» e «bisogni industriali». Per
guesto e sconveniente, oltre che ingenuo, consegnare il potere nelle mani dei
burocrati. Russell, infine, indica quelli che a suo avviso sono i principali mezzi con
cui si esercita il controllo del libero pensiero sull’educazione dogmatica imposta dai
funzionari in uno stato sempre piu onnicompetente:



Spartaco Pupo | 65
L’amministrazione pubblica in David Hume

Credo che vi sia ancora qualcuno che crede che lo Stato democratico sia
tutt’uno col popolo: questa pero e un’illusione. Lo Stato & un insieme di
funzionari, diversi per scopi diversi, che traggono vantaggiosi profitti sino a
quando lo status quo resta immutato. L'unica modifica allo status quo ch’essi
sono disposti ad accettare € I'aumento della burocrazia e dei poteri dei
burocrati [...]. In questioni morali, quale I'educazione, questo stato di cose e
fatale: con esso si pone fine a tutte le possibilita di progresso o di liberta o di
iniziativa intellettuale. Ma esso non e che il risultato ultimo cui si arriva
quando si lascia che l'intera educazione elementare cada sotto il dominio di
una sola organizzazione (Russell 2013, 209-210).

Anche Karl R. Popper riconobbe a Hume, «convinto realista del senso comune»,
come ebbe a definirlo, il merito di aver posto il problema logico dell’'induzione da
un punto di vista psicologico, laddove rilevd che non abbiamo nessun motivo per
trarre inferenze con riguardo a «un oggetto che ¢ al di la di quelli di cui abbiamo
avuto esperienza» (Hume 2015a, 154). Cio € abbastanza significativo del fatto che
le idee di Hume potrebbero avere contribuito, almeno indirettamente, alla
formulazione delle critiche piu severe all'amministrazione pubblica moderna, intesa
come insieme di dogmi fissati dalle gerarchiche burocratiche dominanti senza il
benché minimo confronto pubblico. Miseria dello storicismo, la prima opera di
taglio socio-politico di Popper, fu concepita nel momento in cui I'lautore comincio a
rendersi conto del problema della «burocratizzazione della nostra vita» ad opera di
regimi politici come quelli instaurati in Russia dai comunisti, spinti come erano dal
«fuoco fatuo» che induce a credere nella possibilita di realizzare il paradiso in terra,
con il risultato di «trasformare la terra in un inferno» e affondare nella «palude
dell’illimitata burocrazia e dell’illimitato potere dello stato» (Popper 1975, 9-10).
L'unico modo per non correre questo rischio, avvertiva Popper, era abbandonare il
sogno di un mondo perfetto, il che non significava rinunciare a tentare di rendere il
mondo migliore di quello che & attualmente, ma affrontare i problemi con la
«dovuta umilta» (Popper 1975, 10), che solo I'attitudine scettica poteva garantire.

Negli anni ‘70, alcuni esperti di amministrazione e management pubblico,
stranamente sfuggiti alla storiografia italiana, come Ralph Hummel, hanno raccolto
I'invito di Hume, mediato dalla fenomenologia husserliana (Husserl 1961), a
sospendere il giudizio su cido che nell’esperienza risulta «accidentale e non
essenziale», al fine di determinare cid0 che «costituisce fondamentalmente
I’esperienza burocratica» (Hummel 1977, 34). La scienza sociale convenzionale, per
Hummel, & eminentemente «burocratica e quindi orientata al controllo» e alla
frammentazione della realta organizzativa in «categorie preconcette», oltre che al



66 | Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

rifiuto di accettare come vera «l’unita dell’esperienza cosi come viene presentata
dagli stessi esseri viventi» (Hummel 1977, 214-215).

Poco piu tardi, Robert Denhardt ha dimostrato come «l’etica dell’organizzazione»
inibisca la ricerca di significato da parte dell’individuo, inducendo a privilegiare
I'indipendenza, [I'espressivita e la creativita anziché Ila disciplina, la
regolamentazione e I'obbedienza. Percid I'adesione all’approccio fenomenologico,
secondo questo autore, e utile a sollecitare «un’apertura radicale all’esperienza,
una volonta tesa a considerare tutti i fenomeni indipendentemente dalle loro
giustificazioni scientifiche o gerarchiche» (Denhardt 1981, 108).

Negli anni ‘90, Charles Fox e Hugh Miller, spingendo per la fusione di idee
fenomenologiche e postmoderniste, hanno invitato a considerare le questioni di
politica pubblica e amministrazione «per andare oltre, dietro e sotto le astrazioni
reificate del nostro pensiero circa la nostra condivisa e indubitabile esperienza di
vita» (Fox e Miller 1995, 79-80). Vedendo I'amministrazione pubblica come
un’arena di pratiche decentrate, oltre che un’eccezionale conquista intellettuale
che ha finito per riscrivere la teoria politica, questi studiosi desiderano allontanarsi
«dall'idea che “la fuori” esista una realta che un ricercatore privo di valori puo
spiegarsi con la formulazione di generalizzazioni simili a leggi la cui veridicita &
osservabile, verificabile e complessiva» (Fox e Miller 1995, 79).

Seppure da prospettive diverse, tutti questi interpreti hanno insistito sulla essenziale
soggettivita dell’esperienza organizzativa e sociale, attingendo pil o meno
indirettamente allo scetticismo mitigato di Hume con riguardo ai limiti della
conoscenza che deriviamo dalle nostre immediate osservazioni empiriche del mondo
e, quindi, della realta consuetudinaria che spesso esprime con il termine custom.

Tuttavia, sebbene Hume abbia indubbiamente contribuito all’affermazione di una
visione scettica dell’amministrazione, il suo scopo ultimo non era di indurci a
trascendere costumi, abitudini e tradizioni, come sembrano fare questi autori nelle
loro conclusioni. Piuttosto, in forza di un conservatorismo scettico (Pupo 2020a),
egli sosteneva che dovremmo accettarli come mezzi di modellamento della nostra
esperienza del mondo.

Spetterebbe agli esperti di amministrazione valutare fino a che punto un mitigato
scetticismo possa rivelarsi utile nella riduzione tanto del rischio di atti repressivi da
parte dei burocrati quanto del loro eccesso di zelo nei riguardi di procedure
apparentemente liberticide. Di certo, una moderata attitudine scettica incoraggera
gli amministratori pubblici a fermarsi e riflettere prima di imporre per via dogmatica
guesto o quel paradigma comportamentale o calpestare valori che taluni gruppi



Spartaco Pupo | 67
L’amministrazione pubblica in David Hume

sociali considerano fondamentali nel perseguimento troppo scrupoloso di qualunque
insieme di fini o obiettivi politici ritenuti indispensabili in sede esecutiva.

Legalismo costituzionale e stato di diritto

Il contributo di Hume alla teoria dell’amministrazione moderna non si esprime solo
in termini negativi, attraverso cioe la critica scettica a ogni forma di dispotismo
burocratico: esso e anche gravido di effetti e soluzioni positive derivanti dagli
assunti di ordine legalistico che pure hanno caratterizzato la produzione
intellettuale dello scozzese.

Gia I'espressione «amministrazione degli affari pubblici», ricorrente nei suoi saggi
politici, la dice lunga sulla modernita della visione di Hume. Infatti, dopo avere
affermato che i legislatori dovrebbero elaborare norme costituzionali che durino
per sempre, egli aggiunge che comunque devono «provvedere a un sistema di leggi
atte a regolare 'amministrazione degli affari pubblici fino alla piu tarda posterita»,
perché «gli ordinamenti oculati in ogni stato rappresentano |'eredita piu preziosa
che possa essere lasciata alle eta future» (Hume 2016, 15-16).

Hume procede da scienziato politico preoccupato degli effetti dei caratteri non
razionali della natura umana che rendono il legalismo una possibilita praticabile. Il
legalismo, che Hume non presenta mai sotto questa denominazione ma che e
possibile cogliere dalla lettura dei suoi scritti, € da intendersi come opzione, e non
come precetto normativo, in favore di un regime in cui l'autorita sia totalmente
esercitata attraverso un sistema di leggi equamente amministrate. L'ideale di un
«governo di leggi e non di uomini», che nella teoria politica classica rappresentava
la principale virtu del governo repubblicano, nei tempi moderni, per Hume, € stato
ampiamente realizzato nelle monarchie civili d’Europa, dove i governi legali
«suscettibili di ordine, metodo e costanza a un grado sorprendente» (Hume 2016,
77) garantivano la sicurezza di persone e beni, permettendo all’industriosita e alle
arti umane di fiorire. Quello che nelle societa moderne si contraddistingue come
«buon governo» deve tutto alla inestricabilita di tre elementi che piu di altri lo
caratterizzano e che al tempo di Hume avevano gia raggiunto una certa stabilita
semantica: stato di diritto, sicurezza personale e liberta secondo legge.

Lo stato di diritto, in particolare, rappresenta lo sviluppo successivo e «raffinato»
alla nascita e all’affermazione del governo. Scrive a tal riguardo Hume:



68 | Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

Tutte le leggi generali presentano inconvenienti quando si applicano ai casi
particolari, e ci vuole grande capacita ed esperienza per comprendere che
questi inconvenienti sono minori di quelli che scaturirebbero dai pieni poteri
discrezionali di ciascun funzionario delegato, e anche per discernere quali
leggi generali comportino nel complesso minori inconvenienti. Si tratta di una
materia cosi difficile che gli uomini possono aver compiuto progressi persino
nelle arti sublimi della poesia e dell’eloquenza, dove sono favoriti dalla
rapidita di genio e dall'immaginazione, prima di giungere a una perfezione
notevole nelle leggi nazionali, il cui progressivo miglioramento & guidato solo
da prove frequenti e osservazioni scrupolose (Hume 2016, 84).

Hume accetta la tesi per cui in alcuni paesi dell’Europa moderna il governo di un
monarca illuminato ha raggiunto gradi di efficienza superiori a quello di governanti
limitati da una qualche «procedura, formalita o legge», ma, al contempo, dimostra
che [l'esercizio arbitrario del potere talvolta ha un effetto «oppressivo e
degradante» sui suoi sudditi che si aggiunge alla tendenza, alquanto diffusa, a
degenerare in «negligenza e tirannia» nonché allo svilimento di assoggettati molto
prossimi a un servilismo incompatibile con lo sviluppo della civilta. E dalla legge,
dunque, piu che dalla personalita del governante che «nasce la sicurezza, dalla
sicurezza la curiosita, e dalla curiosita la conoscenza» (Hume 2016, 85-86).

Questa opzione di Hume in favore dello stato di diritto e legata alla speranza che il
suo scetticismo possa orientare le scelte politiche attraverso lo svelamento di linee
di causalita, quand’anche oscure e distanti. Conseguenza del legalismo humiano,
infatti, € una forma di costituzionalismo da intendere, oltre che nella sua relazione
intima con la democrazia (Pupo 2017), soprattutto come estensione dello stato di
diritto ai processi di governo e parallela riduzione delle disposizioni statuali sia
legislative che esecutive a un sistema di regole procedurali. La delimitazione dei
poteri in un regime costituzionale, tipicamente contrassegnata dalla
preoccupazione di limitare la portata dell’autorita governativa e di garantire,
attraverso dispositivi istituzionali, che essa rimanga entro limiti prescritti, si riflette
nella preferenza di Hume per la forma mista del governo britannico, in cui la
corretta relazione tra poteri risultava determinata da efficaci regole costituzionali.

Ma e lo stesso Hume a fornirci il significato del suo legalismo costituzionale come
direttamente connesso non tanto a qualche ideologia della limitazione liberale del
potere quanto alllamministrazione nella sua concretezza, in quanto potere
statuale. Soffermandosi sui diversi meccanismi istituzionali utilizzabili ai fini del
controllo sulla discrezionalita del potere da parte dei funzionari governativi, egli
afferma che se «l’interesse particolare non é limitato e orientato nella direzione
dell’utilita pubblica, da un governo simile dobbiamo aspettarci solo divisioni,



Spartaco Pupo | 69
L’amministrazione pubblica in David Hume

disordine e tirannide»; necessaria e, pertanto, la limitazione formale del potere,
altrimenti «esalteremmo invano i vantaggi di una costituzione in sé, e finiremmo
per constatare che per la nostra liberta e i nostri beni non ci resta altra sicurezza
all'infuori della benevolenza dei nostri governanti, il che vuol dire non avere
sicurezza affatto» (Hume 2016, 43-44).

Cosi Hume approda a uno dei temi centrali dell’"amministrazione pubblica moderna,
guello della costituzionalizzazione del potere, che affronta a partire dalla visione
del governo come condizione del regime legale, del suo ordine e della sua
sicurezza, piuttosto che come valore intrinseco a una distribuzione relativamente
ampia dellinfluenza politica o del coinvolgimento popolare che normalmente
incarna. E per questo, in fondo, che Hume, benché ammiri il sistema britannico,
guarda con favore alle monarchie assolute europee, che chiama «monarchie civili»
per sottrarle al facile accostamento ai regimi tirannici, ma che a suo avviso
garantiscono una «sicurezza tollerabile» giacché rispondono «alle esigenze
essenziali della societa politica», anzi con la loro «amministrazione giusta e
prudente» in certi casi rasentano la «perfezione» (Hume 2016, 93-95). Ne discute a
fondo in un saggio del 1741, in cui spiega che, nonostante le sue intenzioni iniziali
consistenti nel difendere la «liberta civile» dal «governo assoluto», egli fu a un
certo punto assalito da dubbi cosi profondi da indurlo a concludere che «nessun
uomo, al giorno d’oggi, sia sufficientemente qualificato per un’impresa simile e che
tutto quello che si potrebbe azzardare in proposito sarebbe, molto probabilmente,
confutato dall’esperienza successiva e respinto dai posteri»; e cido dimostra che il
mondo & «ancora troppo giovane perché in politica si affermino verita generali che
restino valide fino alla piu tarda posterita» (Hume 2016, 71-72).

In definitiva, la fiducia di Hume in una scienza della politica che funga da sostegno
agli assetti costituzionali scaturisce indubbiamente dal suo costante sforzo per
I’affermazione di un’opinione pubblica capace di accettare I'autorita della scienza
politica, poiché e «solo sull’opinione che si fonda il governo, e questa massima vale
tanto per i regimi piu dispotici e militari quanto per quelli piu liberi e popolari»
(Hume 2016, 32; Cobbe 2014; Pupo 2021). Tuttavia, nonostante questo significativo
invito alla coltivazione dell’opinione, Hume disegnd i contorni di una scienza
politica radicata si nello spazio pubblico, ma intorno a una sovranita non
repubblicana, nel senso che, a suo avviso, I'opinione pubblica non avrebbe dovuto
necessariamente piegarsi alla pretesa di una sovranita popolare. Egli, in sostanza,
invitava il popolo a condividere le ragioni della costituzione ma non a governare:
«Un governo libero e repubblicano sarebbe una chiara assurdita se i particolari
freni e controlli previsti dalla costituzione non trovassero nella realta alcuna



70 | Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

efficacia e non facessero con I'operare per il bene pubblico anche I'interesse dei
malvagi» (Hume 2016, 8).

Il ragionamento da Hume seguito per giungere a questa opzione in favore delle
monarchie civili tocca ancora una volta il tema dell’amministrazione, che insieme al
commercio delle classi mercantili e all’espansione delle citta concorre al processo
di civilizzazione realizzatosi in tutte le nazioni europee secondo dinamiche
fondamentali, che furono le stesse ovunque, anche se gli effetti talvolta si diffusero
in modo disomogeneo per via della diversita dei regimi. Hume, peraltro, osserva
che gli abitanti di una provincia estera hanno maggiori probabilita di godere dello
stato di diritto se soggetti a una monarchia, mentre la costituzione di una
repubblica previene in modo piu coerente la «cattiva amministrazione» in patria.
Ma in ogni caso la cifra della performance delle monarchie e delle repubbliche ¢ il
controllo che le leggi forniscono nei diversi contesti rispetto agli «umori» e al
«carattere» delle persone. Secondo Hume, del resto, tutti i governi assoluti

dipendono ovviamente moltissimo dall’amministrazione, e questo & uno dei
grandi inconvenienti che ad essi si accompagnano. Ma un governo libero e
repubblicano sarebbe una chiara assurdita se i particolari freni e controlli
previsti dalla costituzione non trovassero nella realta alcuna efficacia e non
facessero con I'operare per il bene pubblico anche I'interesse dei malvagi. Tale &
il fine di queste forme di governo, e tale ¢ il loro reale effetto laddove esse si
costituiscono saggiamente; mentre, d’altra parte, esse sono la fonte di ogni tipo
di disordine e dei delitti peggiori laddove perizia e onesta non siano state poste
a fondamento della loro originaria struttura e istituzione (Hume 2016, 8).

Detto in altri termini, «una costituzione & buona solo nella misura in cui offre un
rimedio contro la cattiva amministrazione» (Hume 2016, 20). Cid conferma il gia
documentato scarto portato da Hume rispetto alla tradizione giusnaturalistica, da
cui si mantenne sempre distante, nonostante si abbia cercato di far credere il
contrario (Forbes 1975; Haakonssen 1990; Stewart 1992).

| richiami di Hume all’lamministrazione sono evidenti anche nella sua filosofia
giuridica, incentrata sull’idea che 'amministrazione delle leggi debba essere equa e
imparziale ai fini di un efficiente controllo sul potere. E d’altra parte in questi
richiami che e possibile cogliere la differenza significativa della prospettiva humiana
rispetto alle classiche tassonomie del pensiero politico. Hume nota che «l’avidita e
la parzialita degli uomini introdurrebbero rapidamente il disordine nel mondo, se
non fossero fermate da alcuni principi generali e inflessibili», e che, di conseguenza,
«gli uomini hanno fissato quei principi e hanno convenuto di sottomettersi al freno



Spartaco Pupo | 71
L’amministrazione pubblica in David Hume

di regole generali, che non potrebbero essere mutate dall’ostilita e dal favore, e da
particolari prospettive di interesse, pubblico o privato» (Hume 2015a, 564).
Dall’applicazione imparziale delle leggi, allora, dipende il controllo costituzionale
del potere: un «governo comunemente chiamato libero» & quello che non solo
ammette ma che anche «agisce secondo leggi generali ed eque» (Hume 2016, 243).

Quest’opzione legalistica, che secondo studi accreditati si ritrova anche riflessa nel
Federalist 10 di James Madison (Adair 1976; Spicer 2006), & certamente coerente
con lo scetticismo di Hume, in particolare con la sua tesi secondo cui la ragione ¢ al
servizio delle passioni, specialmente dell’amor proprio, che finisce per incidere
direttamente sull’«interesse» di individui che «non si spingono mai molto lontano;
né, nella loro vita comune, sono soliti guardare pilu in la dei loro amici e dei loro
conoscenti piu vicini» (Hume 2015a, 566). Il ruolo dell’interesse, a ben vedere, &
particolarmente importante nelllamministrazione pubblica, specialmente laddove,
«nell’elaborazione di un sistema di governo e nella determinazione dei vari limiti e
controlli della costituzione, ogni uomo deve essere un presunto disonesto, autore
di azioni che non hanno altro scopo se non quello del soddisfacimento
dell’interesse personale» (Hume 2016, 43).

Non a caso il legalismo di Hume poggia sulla visione per cui compito precipuo del
governo non € quello di educare le persone o renderle piu devote, virtuose o
socialmente piu adattate, ma semplicemente di mediare i conflitti di interesse, far
rispettare e talvolta imporre accordi tra le parti per proteggere i membri della societa
impegnati nelle proprie attivita private. Occorre allora guardare all’intero apparato
del governo come non avente altro scopo che I'«amministrazione della giustizia,
senza la quale non pud esserci fra gli uomini né pace né sicurezza né sostegno
reciproco» (Hume 2016, 240). Chiunque concepisca il governo come uno strumento
al servizio di una radicale trasformazione morale della societa, per Hume, merita
tutto il nostro scetticismo, poiché il ruolo del governo di certo non consiste nella
«miracolosa trasformazione degli uomini, in grado di dotarli di ogni specie di virtu e
liberarli di ogni tipo di vizio» (Hume 2016, 150). E questo un auspicio che rischia di
alimentare pericolosi fanatismi, come osservo lo stesso Hume:

| fanatici possono supporre che il potere e fondato sulla grazia e che soltanto i
santi ereditano la terra; ma il magistrato civile molto giustamente pone questi
teorici sublimi allo stesso livello dei ladri comuni ed insegna loro con la piu
severa disciplina che una regola la quale, dal punto di vista speculativo, puo
sembrare la piu vantaggiosa per la societa, puo tuttavia risultare, in pratica,
del tutto perniciosa e distruttiva (Hume 2015c, 203-204).



72 | Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

In conclusione, dedicando particolare attenzione a quelle forme e dispositivi di
governo che potrebbero fungere da «rimedio contro la cattiva amministrazione»
(Hume 2016, 20) e che considera particolarmente indicativi di un governo libero,
Hume mostra notevole interesse per |'amministrazione pubblica, il cui
attaccamento ai dettagli delle procedure e al buon funzionamento delle strutture
formali & direttamente legato all’ambizione di sviluppare un approccio scientifico
allo studio della politica che non trascuri le questioni di progettazione istituzionale,
specialmente quelle di carattere amministrativo.

Bibliografia

Adair, Douglass. 1976. “That Politics May Be Reduced to a Science: David Hume, James
Madison, and the Tenth Federalist.” In Hume: A Re-Evaluation, a cura di D. W.
Livingston e J. T. King, 407-417. New York: Fordham University Press.

Cobbe, Luca. 2014. Il governo dell’opinione. Politica e costituzione in David Hume.
Macerata: Eum.

Denhardt, Robert B. 1981. In The Shadow of Organization. Lawrence: Regents Press of Kansas.
Forbes, Duncan. 1975. Hume’s Philosophical Politics. Cambridge: Cambridge University Press.
Fox, Charles J. e Hugh T. Miller. 1995. Postmodern Public Administration. Sage: Thousand Oaks.

Haakonssen, Knud. 1990. The Science of a Legislator: The Natural Jurisprudence of David
Hume and Adam Smith, Cambridge: Cambridge University Press.

Hume, David. 2015a. Trattato sulla natura umana. In Opere filosofiche, vol. 1, a cura di E.
Lecaldano, E. Mistretta. Roma-Bari: Laterza.

Hume, David. 2015b. Ricerca sull’intelletto umano. In Opere filosofiche, vol. 2, a cura di M.
Dal Pra. Roma-Bari: Laterza.

Hume, David. 2015c. Ricerca sui principi della morale. In Opere filosofiche, vol. 2, a cura di
M. Dal Pra. Roma-Bari: Laterza.

Hume, David. 2016. Liberta e moderazione. Scritti politici, a cura di S. Pupo. Soveria
Mannelli: Rubbettino.

Hummel, Ralph P. 1977. The Bureaucratic Experience. New York: St. Martin’s Press.

Husserl, Edmund. 1961. La crisi delle scienze europee e Ila fenomenologia
trascendentale: introduzione alla filosofia fenomenologica. Milano: Il Saggiatore.

Locke, John. 1998. Il secondo trattato sul governo. Saggio concernente la vera origine,
I’estensione e il fine del governo civile. Milano: Rizzoli.



Spartaco Pupo | 73
L’amministrazione pubblica in David Hume

Matteucci, Nicola. 1993. Lo Stato moderno. Lessico e percorsi. Bologna: il Mulino.

Miglio, Gianfranco. 1988. Le regolarita della politica. Scritti scelti, raccolti e pubblicati dagli
allievi, vol. 1. Milano: Giuffre.

Popper, Karl R. 1975. Miseria dello storicismo. Milano: Feltrinelli.

Pupo, Spartaco. 2017. “Come perfezionale la democrazia. David Hume e la forma di
governo ideale.” In La democrazia nel pensiero politico tra utopia e cittadinanza, a
cura di R. Bufano, 143-159. Lecce: Milella.

Pupo, Spartaco. 2020a. David Hume: The Sceptical Conservative, Milan: Mimesis
International.

Pupo, Spartaco. 2020b. Lo scetticismo politico. Storia di una dottrina dagli antichi ai giorni
nostri. Milano-Udine: Mimesis.

Pupo, Spartaco. 2021. “All'origine del moderno concetto di opinione pubblica: David Hume
e l'opinione come legittimazione politica.” In Un’altra democrazia? La democrazia
diretta e le sue declinazioni, a cura di A. Catanzaro, A. de Sanctis, C. Morganti, 57-64.
Pisa: Edizioni ETS.

Russell, Bertrand. 1948. Human Knowledge: its Scope and Limits. London: Allen and Unwin.
Russell, Bertrand. 2013. Saggi scettici. Milano: TEA.

Spicer, Michael W. 2006. “The Legacy of David Hume for American Public Administration:
Empiricism, Skepticism, and Constitutionalism.” In Handbook of Organization Theory
and Management. The Philosophical Approach, a cura di T. D. Lynch e P. L. Cruise,
261-282. New York: Taylor & Francis.

Stewart, John B. 1992. Opinion and Reform in Hume’s Political Philosophy. Princeton:
Princeton University Press.

Weber, Max. 1968. Economia e societda. Milano: Edizioni di Comunita.

Spartaco PUPO is Associate Professor of History of Political Thought at the University of
Calabria. He is an expert in the historical-political intellectual output of David Hume and
other Scottish Enlightenment authors. He edited the complete Italian edition of Hume’s
political essays and discourses (Liberta e moderazione, 2016), the first Italian edition of the
Humean writings on the war (Scritti sulla guerra, 2017), the Hume-Rousseau dispute
(Contro Rousseau, 2017), the Humean youth writings (Civiltd e barbarie, 2018) and
satirical-political pamphlets (Scritti satirici, 2020). In addition to several articles, he edited
the volume of Hume’s essays A Petty Statesman: Writings on War and International Affairs
(2019) and published the monograph David Hume. The Sceptical Conservative (2020).

Email: spartaco.pupo@unical.it




