
 

Politics. Rivista di Studi Politici 
www.rivistapolitics.eu 

n. 21 (5), 1/2024, pp. 89-110 
Guida editori s.r.l. 

Creative Commons 
ISSN 2785-7719 

 
 

La pluralità è irrappresentabile? 
Il potere democratico nella teoria politica di Hannah Arendt 

Maria Teresa PACILÈ 
 

Abstract 

Nowadays, representative democracy is deprived of its political strength: the critique of 
representation and the democratic model proposed by Hannah Arendt – especially in On 
revolution (1963) and in Civil Disobedience (1970) – can provide an interesting comparison 
in order to clarify the notion of “participatory democracy” on which, particularly in the last 
ten years, political theories have focused. This paper intends to return to a critical reading 
of Arendt’s political philosophy, in order to verify whether some of her interpretative 
hypotheses can help us imagine some ways out of the current crisis of democracy, 
increasingly divided among the power of the élites, financial power and technocracy. Can 
they be an effective alternative to face the growing indifference and the actual lack of trust 
in politics? The contribution here proposed, without claiming to be exhaustive, will 
attempt to problematise and discuss these unresolved questions. 

 

Keywords 

Representative democracy - Participatory Democracy - Hannah Arendt - Civil Disobedience 
- Conter-democracy 

 

[…] la pluralità è per logica irrappresentabile. Ogni tentativo di 
rappresentarla costituisce una contraddizione in termini, una negazione 
della pluralità stessa. [...] ancora una volta i cittadini non sono ammessi sulla 
scena pubblica, ancora una volta gli affari di governo sono divenuti privilegio 
di pochi [...]. Il risultato è che i cittadini devono o sprofondare in letargo, 
prodromo di morte della libertà pubblica, oppure conservare lo spirito di 
resistenza a qualunque governo abbiano eletto, poiché l'unico potere che 
conservano è il potere estremo della rivoluzione (Arendt 2006a, 273-274). 

 



90 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 
 

Questo breve estratto dell’opera On revolution (1963) di Hannah Arendt può 
costituire un buon punto di partenza per analizzare quello che molti studiosi – da 
Robert Dahl a Jacques Rancière a Chantal Mouffe – hanno definito il «paradosso 
democratico» (Dahl 2000, Rancière 1995, Mouffe 2000). Le istituzioni democratiche 
si trovano oggi a dover affrontare una pluralità di sfide contradditorie: l’erosione 
della partecipazione elettorale, la crescita delle disuguaglianze sociali, la scissione tra 
le élites finanziarie e una massa di cittadini passivi, totalmente esclusi dalle effettive 
dinamiche di potere. In un clima di «generale insofferenza verso i processi di 
mediazione» (Pizzolato 2019, 19), si avverte un crescente “disagio” della 
rappresentanza (Pitkin 2017), preferendo ad essa una “democrazia in tempo reale” 
che, rapida ed efficace grazie al supporto delle reti internet e dei social media, dà al 
cittadino l’illusione di essere costantemente presente, di essere sovrano diretto della 
decisione politica (Urbinati 2010, 2013, 2020). 
Nell’attuale crisi della rappresentanza, l’alternativa tra rappresentanza 
istituzionalizzata e presenza diretta anti-rappresentativa (o, per meglio dire post-
rappresentativa) deve considerarsi un aut-aut senza via di uscita? Le più recenti 
pratiche di democrazia partecipativa sembrano segnalare il contrario: sviluppandosi a 
partire da esigenze concrete delle varie realtà di afferenza, tali esperienze di 
cittadinanza attiva si sono sviluppate sin dagli anni Sessanta nelle metropoli 
brasiliane, in alcune forme di dibattito pubblico francese e, in Italia, a livello 
comunale e regionale (Bacqué, Rey, Sintomer 2005; Allegretti 2010). Hanno 
proposto, in modalità differenti, strumenti e metodologie di diretto coinvolgimento 
dei cittadini nella decisione politica attraverso l’ascolto delle loro esigenze, 
un’effettiva consultazione, un engagement politico significativo. 
Può la democrazia partecipativa risolvere le questioni lasciate aperte dalla 
democrazia rappresentativa, irrobustire la sottile democrazia liberale, trasformandola 
nella Strong Democracy auspicata da Benjamin Barber nel 1984 (Barber 1984)? A 
partire da tali presupposti critici, il saggio si propone di analizzare il modello 
democratico delineato da Hannah Arendt come referente polemico per chiarire e 
approfondire il concetto di “democrazia partecipativa”. Un primo momento 
dell’analisi ripercorre gli elementi fondamentali della teoria politica arendtiana, 
evidenziando come, pur non trovando nei suoi scritti una trattazione diretta e 
sistematica sulla democrazia, sia possibile tuttavia delineare a partire dalle sue analisi 
un “modello” democratico, innovativo e ancora particolarmente attuale. In un 
secondo momento, si analizzano alcune effettive realizzazioni di tale proposta 
teorica, sia nella dimensione di tipo consultivo (come il modello deliberativo della 
democrazia dei consigli), sia nella dimensione di tipo contestativo (come i momenti 
insurrezionali di partecipazione politica legati alla disobbedienza civile). Infine, si 



Maria Teresa Pacilè  
La pluralità è irrappresentabile? 

91 

 

tenterà di comprendere quali concetti la teoria della partecipazione democratica 
proposta da Arendt lascia in eredità alla riflessione sulla democrazia partecipativa e 
al rapporto che essi possono istituire con l’attuale sistema rappresentativo. L’analisi, 
in questa sede, dei più recenti esperimenti partecipativi delle assemblee nazionali di 
cittadini o dei consigli locali nei deliberative mini-publics (Goodin, Dryzek 2008; 
Bächtiger 2018) permette di esplorare alcune “innovazioni democratiche” che le 
prassi partecipative possono efficacemente offrire per contribuire al “rafforzamento” 
delle attuali democrazie in crisi. 
 

1) Vita activa: lo spazio pubblico e il potere politico 

Il pensiero politico arendtiano afferma la centralità della politica come spazio 
pubblico in cui una “pluralità di esseri unici” agisce e dialoga, facendo dell’intreccio 
polemico tra le opinioni il fondamento della democrazia e l’atto di resistenza 
contro le derive di indifferenza, sfiducia e apatia cui possono andare incontro le 
masse contemporanee (Arendt 2009, 2019, 2006). Dopo aver vissuto direttamente 
l’esperienza totalitaria del nazionalsocialismo (Arendt 2009) e averne compreso il 
potere distruttivo della dimensione pubblica condivisa, Arendt tenta di delineare 
un nuovo spazio politico, abitato dalla pluralità delle voci differenti, una «fonosfera 
plurale» (Cavarero 2019, 117-136), chiamata a opporsi al “canto” a una voce del 
«governo totalitario, in cui tutti gli uomini sono diventati “un unico uomo”» (Arendt 
2009, 640). Solo le voci diversificate, resistenti, antitotalitarie possono 
sperimentare uno spazio di interazione e di dialogo, in cui la capacità di pensiero e 
la facoltà di giudizio possono trovare un loro ethos (Arendt 2010)1. Questo spazio 
così delineato – che Arendt non definisce mai esplicitamente come “democrazia” – 
è lo spazio dell’infra, della relazione tra i diversi, in cui “il miracolo” dell’azione ha la 
capacità di dare inizio a qualcosa di nuovo, contrapponendosi allo spettro di un 
sempre possibile ritorno del totalitarismo (Arendt, 2019a, 195)2. Per questo la 
libertà non può essere intesa solo come un “mezzo” della politica, ma ne 
costituisce il contenuto, «la vera ragione per cui gli uomini vivono in 

 
1 Contro il monismo totalitario, Arendt afferma la pluralità – ontologica e politica – come la conditio 
sine qua non e la conditio per quam di ogni politica autentica, poiché, come la filosofa ama ripetere, 
«non l’Uomo, ma gli uomini abitano questo pianeta; la pluralità è la legge della Terra» (Arendt 
2019a, 40). Essa esprime dunque la vocazione pubblica di un’esistenza libera, che si riscopre 
vincolata a un intreccio di storie, a una «multi-prospetticità di sguardi differenti» con cui dialogare 
nello spazio politico (Arendt 2006, 2019a, 2019b). 
2 Come scrive Arendt: «Il corso della vita umana diretto verso la morte condurrebbe inevitabilmente 
ogni realtà umana alla distruzione se non fosse per la facoltà di interromperlo e di iniziare qualcosa di 
nuovo, una facoltà che è inerente all’azione come un permanente invito a ricordare che gli uomini, 
anche se devono morire, non sono nati per morire ma per incominciare» (Arendt 2019a, 263-264). 



92 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 
 

un’organizzazione politica, l’elemento senza il quale la stessa vita politica sarebbe 
priva di significato» (Arendt, 2019b, 196). «Politica e libertà sono identiche» 
(Arendt 2019b, 40) e lo spazio pubblico è la sede di costruzione dell’identità 
relazionale di individui che, agendo e parlando, rivelano la propria unicità, la loro 
uguaglianza e la loro differenza (Arendt 2019a, 194). La politica, dunque, vive solo 
«quando si è con altri; non per, né contro altri, ma nel semplice essere insieme ad 
altri» (Arendt 2019a, 198). Essa esiste solo quando gli individui si esprimono in 
un’azione corale, innovativa, agonale, in una relazione libera e paritaria, nella 
consapevolezza che, come scrive Arendt: 
 

il potere è realizzato solo dove parole e azioni si sostengono a vicenda, dove le 
parole non sono vuote e i gesti non sono brutali, dove le parole non sono 
usate per nascondere le intenzioni ma per rivelare la realtà, e i gesti non sono 
usati per violare e distruggere ma per stabilire relazioni e creare nuove realtà 
(Arendt 2019a, 219). 

 
Proprio questi elementi teorici permettono di accostare la riflessione arendtiana ad 
alcuni più recenti dibattiti sul pensiero repubblicano (Pocock 1980, 2009). È stato 
infatti osservato che l’analisi politica di Arendt possa essere riconosciuta come una 
delle matrici teorico-politiche di quell’umanesimo civico che, formulato sin dalle 
poleis greche e della res publica romana, trova in Machiavelli un fondamentale 
punto di snodo e dà poi origine alle guerre civili inglesi e alla rivoluzione americana 
(Pocock 1980)3. Il “repubblicanesimo” di Arendt (Proietti 1997; Guena 1998; Pettit 
2000; Possenti 2020) è incardinato in una definizione della libertà pubblica che 
trova massima espressione proprio nella polis greca, nella democrazia consiliare e 
nelle esperienze rivoluzionarie, in particolar modo la Rivoluzione americana 
(Arendt 2006a). In effetti, secondo Arendt, una delle possibili interpretazioni della 
“ricerca della felicità” contenuta nella Dichiarazione d'Indipendenza delle tredici 
colonie potrebbe essere identificata con la partecipazione in prima persona alla res 
publica, intesa come spazio in cui, riprendendo le parole di Thomas Paine in 

 
3 Se sino agli anni Sessanta, la rivoluzione americana veniva interpretata in larga prevalenza alla luce 
di categorie socio-economiche, l’uscita di The Ideological Origins of the American Revolution di 
Bernard Baylin (Baylin 1967) ha costituito un’innovazione nel panorama storiografico, seguita poi da 
importanti riflessioni di John Pocock (Pocock 1980) e Gordon Wood (Wood 2001, 2011, 2021). Pur 
nelle evidenti divergenze, tali lavori sono accomunati da una lettura repubblicana della rivoluzione 
americana che, distanziandosi dalle interpretazioni precedenti, ne mette in luce l’influenza 
dell'antichità greca e soprattutto romana, all'affermazione della priorità del bene comune 
sull'interesse particolare, all'identificazione della libertà con la partecipazione alla politica, alla 
sensibilità a tematiche quali il governo misto, alla divisione dei poteri e alla costituzione bilanciata. 
Per una recente ricostruzione del dibattito storiografico su questo tema cfr. Morgan 2007. 



Maria Teresa Pacilè  
La pluralità è irrappresentabile? 

93 

 

Common Sens, «è in nostro potere ricominciare il mondo daccapo» (Foner 2000). 
Libertà, dunque, non è solo libertà “negativa” (libertà da), ma “positiva” libertà di 
partecipazione alla sfera politica. 
In un testo pubblicato da Jerome Kohn con il titolo significativo di The Freedom to 
Be Free – «La libertà di essere liberi» – Arendt scrive sugli attori rivoluzionari:  

 

l'esperienza di essere liberi coincideva, o meglio era intimamente intrecciata, 
[…] metaforicamente parlando, con la nascita di una nuova era. Essere liberi e 
dare inizio a qualcosa di qualcosa di nuovo erano percepiti come la stessa 
cosa. E ovviamente questo misterioso dono umano, la capacità di iniziare 
qualcosa di nuovo, ha qualcosa a che fare con il fatto che ciascuno di noi entra 
nel mondo come un nuovo arrivato attraverso la nascita. In altre parole, 
possiamo dare inizio a qualcosa perché siamo inizi e perciò iniziatori. [...]. Il 
significato della rivoluzione è l'attuazione di una delle più grandi potenzialità 
umane, l'impareggiabile esperienza di essere liberi di produrre un nuovo 
inizio, dalla quale viene l'orgoglio di aver aperto il mondo a un Novus Ordo 
Saeclorum (Arendt 2018, 384). 

 
L’esperienza arendtiana della felicità pubblica è dunque strettamente vincolata alla 
possibilità di esibire la propria unicità distintiva nello spazio politico e, al contempo, 
con la capacità di rivoluzionare qualcosa, “costituendo” uno spazio di libertà 
politica in cui sperimentare la possibilità di agire in concerto (Arendt 2006a). 
Lo spazio pubblico delineato da Arendt emerge così come luogo di realizzazione di 
ciò che, sin da Machiavelli, gli studiosi repubblicani hanno definito il “vivere civile”, 
una politica intesa non come professione, bensì come un modo di vivere la 
partecipazione attiva al governo della città, rivolta al perseguimento del bene 
comune. Lo spazio politico, insegna Arendt, non è originariamente luogo di violenza 
– seppur legittima – ma di libertà: il potere non è forza, non è violenza, non è 
dominio né gerarchia: «mentre la violenza può distruggere il potere, non può mai 
sostituirlo» (Arendt 2019a, 221) poiché «dalla canna del fucile nasce l’ordine più 
efficace, che ha come risultato l’obbedienza perfetta. Quello che non può mai 
uscire dalla canna di un fucile è il potere» (Arendt 2019a, 59; Arendt 1996)4. 

 
4 La distinzione tra potere e violenza è centrale negli scritti di Arendt. Così viene ulteriormente 
rimarcata: «In uno scontro frontale tra violenza e potere, il risultato rimane difficilmente in dubbio. 
[…]. Politicamente parlando è insufficiente dire che il potere e la violenza non sono la stessa cosa. Il 
potere e la violenza sono opposti; dove l’una governa in modo assoluto, l’altro è assente. La violenza 
compare dove il potere è scosso, ma lasciata a se stessa finisce per far scomparire il potere. Questo 
implica che non è corretto pensare all’opposto della violenza in termini di non violenza; parlare di 



94 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 
 

L‘originale analitica del potere proposta da Arendt permette allora di 
reinterpretarne la teoria politica non solo mettendone in luce le analogie con il 
pensiero repubblicano, ma al contempo accostandolo a quella che Cavarero ha 
definito una «democrazia sorgiva» (Cavarero 2019). Pur non ritrovando mai negli 
scritti arendtiani una diretta trattazione della democrazia, è innegabile che i 
concetti chiave delineati dalla studiosa – “azione”, “libertà”, “partecipazione”, 
“spazio pubblico” – permettano di prospettare un modello democratico innovativo, 
la cui analisi, sia nella dimensione consultiva sia in quella contestativa, offre 
interessanti spunti di riflessione in vista di una teoria della partecipazione 
democratica. 

 
2) Oltre la rappresentanza? La democrazia dei consigli e la disobbedienza civile 

L’azione arendtiana, come si è visto, è di natura “comunicativa” (Habermas 1981). 
Come scrive la politologa: «azione e discorso sono così strettamente connessi 
perché l’atto primordiale e specificatamente umano deve contenere la risposta alla 
domanda posta a ogni nuovo venuto: “Chi sei?”» (Arendt 2019a, 194-195). Tale 
coappartenenza di azione e discorso, attraverso cui ogni individuo costruisce la 
propria identità all’interno dello spazio politico, influenzerà profondamente la 
definizione di “spazio pubblico” offerta successivamente da Jürgen Habermas. 
Proprio la valorizzazione del ruolo politico della discussione pubblica sembra 
l’elemento che più avvicina la teoria arendtiana a un modello di democrazia 
deliberativa (Habermas 1981, 1996; Rawls 2002, 2012). In particolar modo, le due 
proposte sembrano convergere nell’esigenza che la varietà dei punti di vista venga 
incoraggiata e, attraverso il dibattito, si giunga ad arginare la parzialità dei singoli 
giudizi per giungere a una decisione condivisa. Eppure quando si agisce nello spazio 
pubblico, secondo Arendt, si mostra chi siamo, offrendo narrazioni più che 
argomenti razionali su cui convergere, a differenza della teoria rawlsiana (Rawls 
2012). Al contempo, più dell’accordo ragionevole tra gli individui, è preferibile 
attribuire importanza al momento del dis-accordo, preferendo la persuasione alla 
“forza dell’argomento migliore” (Habermas 2009), che rischierebbe di diventare 
vana e dispotica. Dunque, pur presentando alcuni peculiari momenti deliberativi, il 
modello democratico proposto da Arendt si distanzia molto dalle formulazioni dei 
teorici della democrazia deliberativa, in particolar modo per una più marcata critica 
nei confronti della rappresentanza, che è adesso necessario approfondire per la sua 
attualità in un momento storico di crisi delle istituzioni rappresentative.  

 

potere non violento è di fatto una ridondanza. La violenza può distruggere il potere; è 
assolutamente incapace di crearlo» (Arendt 1996, 59-61). 



Maria Teresa Pacilè  
La pluralità è irrappresentabile? 

95 

 

La rappresentanza è definita da Arendt come un inganno, uno «strabismo del 
pensiero» (Forti 2006). Non solo è insufficiente per esprimere la complessità della 
vita democratica (e deve perciò esser “rinvigorita” da processi deliberativi), ma a 
tratti è anche ingiusta poiché attraverso la sua reductio ad Unum nega la pluralità, 
vera essenza del politico. Il “popolo” costruito dalla rappresentanza è un’unità 
fittizia, e al contempo violenta, poiché costruito per esclusione politica del diverso: 
paria, apolidi, displaced persons sono i “resti” – strutturali, non accidentali – di un 
accentramento rappresentativo del politico che impedisce all’individuo di 
partecipare attivamente al potere. Se i rappresentanti, infatti, sono gli unici veri 
attori che detengono il monopolio del potere politico – mantenendo una propria 
autonomia decisionale aldilà di coloro che rappresentano – la rappresentanza è una 
menzogna e «il vecchio adagio “tutto il potere risiede nel popolo” è vero solo per il 
giorno delle elezioni» (Arendt 2006a, 274). Se in modo differente, essi sono vincolati 
ad eseguire le istruzioni degli elettori, conservano solo la possibilità di capire «se 
considerarsi fattorini in abiti da cerimonia e esperti pagati come specialisti per 
rappresentare, al pari degli avvocati, gli interessi dei loro clienti» (Arendt 2006a, 
275). In entrambi i casi, secondo Arendt, la rappresentanza costituisce un vulnus 
politico poiché determina l’impossibilità per l’individuo di partecipare attivamente 
nello spazio pubblico. Si può delegare la difesa dei propri interessi, mai le proprie 
opinioni: il potere non è “alienabile”, poiché accade nella relazione tra gli individui. 
Esso è una pluralità «irrappresentabile» (Esposito 1987, 59). 
Per quanto ancorato a un’esigenza di riformulazione delle categorie con cui pensare 
il politico più che a una prospettiva progettuale concreta, il modello democratico 
arendtiano trova alcune possibili realizzazioni sia di carattere consultivo-deliberativo 
– la democrazia dei consigli – sia di carattere contestativo-insurrezionale – la 
disobbedienza civile – da cui è possibile trarre elementi teorici importanti per 
comprendere l’attuale idea di democrazia partecipativa. 
Sul primo fronte dell’analisi, i consigli costituiscono luoghi di partecipazione e 
dialogo per eccellenza, un’alternativa al modello di rappresentanza partitocratica, 
“viziato” da interessi ideologici e di classe. Essi sono piccoli spazi di consultazione tra 
pari che valorizzano la partecipazione diretta della cittadinanza ai processi 
decisionali. Proprio il modello di democrazia consiliare, tratteggiato in costante 
dialogo con Rosa Luxemburg (D’Alessandro 2011) costituisce, secondo Arendt, 
l’esempio di una politica anti-rappresentativa efficace, un modello di autogoverno 
che non smentisce l’inclinazione anarchica dalla quale è nato. Per quanto spontanei 
e innovativi, infatti, i consigli non sono frutto di uno spontaneismo senza coscienza, 
ma nascono dalla necessità di dare un novus ordo al mondo, di instaurare una 
forma di governo che mantenga vivo lo spirito rivoluzionario senza per questo 



96 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 
 

rinunciare alla stabilità. Essi permettono dunque un’attiva partecipazione 
democratica alle scelte pubbliche, custodendo il “tesoro perduto” delle rivoluzioni 
(Tassin 1998)5. 
Come rievoca Elisabeth Young-Bruehl, nei primi giorni del movimento studentesco 
degli anni Sessanta, uno dei testi che più circolava tra i giovani era proprio On 
Revolution. Interrogata sul tema, la politologa rispose in un’intervista:  

 

[...] se considero che cosa (a parte gli obiettivi, le opinioni, le dottrine) 
distingue realmente questa generazione in tutti i Paesi dalle generazioni 
precedenti, allora la prima cosa che mi colpisce è la sua determinazione ad 
agire, la sua gioia nell'azione, la sicurezza di essere capace di cambiare le cose 
grazie ai propri sforzi. [...]. Un'altra esperienza nuova per il nostro tempo è 
entrata nel gioco politico: ci si accorse che agire è divertente. Questa 
generazione ha scoperto quella che il XVIII se colo aveva chiamato la "felicità 
pubblica", il che vuol dire che quando l'uomo partecipa alla vita pubblica apre 
a se stesso una dimensione di esperienza umana che altrimenti gli rimane 
preclusa e che in qualche modo rappresenta parte di una "felicità" completa 
(Arendt 1985, 255-257). 

 

Lasciare lo spazio privato della sopravvivenza e dell’interesse personale per 
avventurarsi negli affari politici richiede – oggi come allora – la più elementare tra 
le virtù politiche, il coraggio di aspirare non solo a vivere, ma a “ben-vivere”: la 
buona vita, come Aristotele ha definito quella del cittadino all’interno dello spazio 
pubblico, è tale in quanto aspira a un’eudaimonia che va oltre il semplice processo 
biologico, poiché mossa dal desiderio di realizzare una comunità giusta. In 
quest'ottica, la simpatia arendtiana per i movimenti studenteschi6, per la 
democrazia dei consigli, per i Soviet, sia per l'insurrezione di Budapest, per la 
Primavera di Praga può essere letta come esigenza di ritrovare modelli di 

 
5 Si veda cosa scrive Arendt in On revolution: «I Consigli sono sempre stati innanzitutto politici, 
poiché in essi le rivendicazioni sociali ed economiche hanno sempre avuto un ruolo del tutto 
secondario, e proprio questa mancanza di interesse per i problemi sociali ed economici costituì agli 
occhi del partito rivoluzionario un segno sicuro della loro mentalità piccolo borghese, astratta, 
liberalistica. In realtà, era il segno della loro maturità politica» (Arendt 2006a, 318). 
6 È doveroso ricordare la presa di distanza di Arendt dalle opinioni e dalle dottrine del movimento 
studentesco dei quali viene denunciata «la sterilità teoretica e l’ottusità analitica», oltre che 
condannato l’esito violento. Pur apprezzando la novità della «democrazia partecipativa» riscoperta 
dagli studenti, la politologa ne rigetta «la nuova, innegabile esaltazione della violenza», in nome 
dell’antica retorica della «violenza creatrice». (Arendt 1996, 24-27). 



Maria Teresa Pacilè  
La pluralità è irrappresentabile? 

97 

 

cittadinanza attiva e spontanea, in nome di un impegno civico autentico. Essa si 
ricollega dunque a una lunga tradizione di pensiero che, a partire da Aristotele, 
Montesquieu, Tocqueville, Rosa Luxemburg, incoraggia a credere che la politica 
possa realizzarsi non solo come dominio della forza, ma come amor mundis, in cui il 
mondo-in-comune e la sua pluralità costituiscono la res publica che la politica deve 
custodire (Arendt 2006b). 
Pur non essendo riuscite a realizzare delle stabili forme di governo, alcune 
esperienze libertarie – come la rivoluzione di febbraio del 1917 in Russia e quella 
ungherese del 1956 – hanno mostrato il possibile funzionamento di una 
“repubblica dei consigli” che costituisce così un’efficace riaffermazione della 
centralità dell’azione e della libertà politica. «La nascita dei consigli – scrive Arendt 
– non la restaurazione dei partiti, fu il chiaro segno di un vero insorgere della 
democrazia contro la dittatura, della libertà contro la tirannide» (Arendt 1987, 110-
111). Proprio a partire da tali presupposti, Arendt coglie nei consigli una vocazione 
“federativa” che, a differenza della reductio rappresentativa, ammette la 
coesistenza di prospettive plurali: è a questo tipo di modello istituzionale, 
incentrato su piccoli spazi di potere tra loro in equilibrio e reciproco controllo, che 
la politologa si ispira quando dichiara le sue preferenze per il federalismo 
americano che, lungi da una verticalizzazione ascensiva del potere, assicura ai 
cittadini effettivi spazi di libertà partecipata (Arendt 1996). 
Sul secondo fronte dell’analisi, quello più legato alla partecipazione intesa come atto 
di “contestazione”, è necessario approfondire la teoria arendtiana della 
disobbedienza civile, poiché in essa è possibile scorgere molte affinità con le più 
recenti espressioni di democrazia partecipativa. Quasi contemporaneo all’emergere 
delle prime prassi partecipative, il saggio On Civil Disobedience (1970) è frutto di una 
riflessione critica su una politica americana in “tempi bui” (Arendt 2019b)7: si 
ricordino la guerra in Vietnam, i movimenti per i diritti civili, le dimostrazioni 
antimilitariste degli studenti della Columbia University. Una contraddittorietà di 

 
7 L’espressione arendtiana, citata per la prima volta nella conferenza On Humanity in Dark Times 
(Arendt 2019b) in occasione del conferimento del premio Lessing nel 1959, si richiama esplicitamente 
alla poesia di Brecht, “A coloro che verranno”: «Voi che sarete emersi dai gorghi/dove fummo travolti/ 
pensate/ quando parlate delle nostre debolezze / anche ai tempi bui /cui siete scampati / […] / 
pensate a noi con indulgenza» (Brecht 1977, 328). Si riferisce dunque a quei momenti della storia, in 
particolar modo il totalitarismo, in cui i lumi dell’Illuminismo si sono rovesciati nelle macerie di un 
mondo in cui la politica come spazio di libertà è stata distrutta. Per questo, diventa urgente rievocare 
coloro che hanno rappresentato «fiaccole nei tempi bui», quegli amici e intellettuali – come Kafka, 
Benjamin, Jaspers, Lessing – che, durante l’eclisse della ragione occidentale, hanno costituito esempi di 
pensiero libero e autonomo, contribuendo, con le loro parole e le loro azioni, a dar nuova vita a quello 
spazio pubblico plurale annullato dal dominio totalitario. 



98 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 
 

eventi che rinforzava la crisi di legittimità del governo federale, estesa su molti piani, 
dal mancato funzionamento della giustizia all’erosione delle regole democratiche. 
All’interno di questo contesto, emerge l’esigenza, secondo Arendt, di «trovare una 
collocazione istituzionale alla disobbedienza civile» (Arendt 2017, 41) , fare in modo 
cioè che le minoranze organizzate potessero avere un potere incisivo nelle decisioni 
legislative, attraverso la forza della persuasione e dell’opinione informata, attraverso 
«l’azione concertata» e «l’accordo condiviso» (Arendt 2017, 9). L’idea di 
istituzionalizzare la disobbedienza civile – una proposta quasi paradossale, perché 
sembrerebbe non solo privarla del carattere più critico nei confronti delle istituzioni, 
ma soprattutto comporterebbe l’esigenza di pensare uno Stato in grado di istituire 
una legge che sancisce la legittimità di violarne altre – non ha precedenti nella teoria 
politica, e merita perciò di essere analizzata con attenzione. Questa forma di protesta 
(la cui teorizzazione ha una radice pratica nell’esperienza del Maggio francese, ma 
soprattutto nei movimenti studenteschi e politici degli anni Sessanta negli Stati Uniti 
e nelle loro rivendicazioni per i diritti civili) è l’espressione di un’autentica azione 
politica, a patto che non faccia uso della violenza, ma sia in grado di esercitare un 
potere democratico non-violento. Pur vivendo nelle piazze e nelle strade, il dissenso 
potrebbe allora trovare una collocazione istituzionale, costituendo un elemento 
complementare rispetto al consenso che sta alla base delle istituzioni. L’analisi 
arendtiana sulla disobbedienza civile non può esser adeguatamente compresa se non 
è ricollegata alla condanna del «fatto semplice quanto terribile», scrive Arendt, che i 
neri e gli indiani sono stati esclusi dal «consenso tacito» alle origini della comunità 
politica americana, un «delitto originario» a cui non si è mai dato rimedio efficace 
(Arendt 2017, 48-50). Il dissenso, allora, ha potere politico incisivo solo se è in grado 
di combattere per la giustizia sociale, di allargare i confini dell’appartenenza politica 
agli esclusi da ogni meccanismo di rappresentanza. 
Accusato di scarso realismo politico (Habermas 1981), il pensiero politico di Arendt 
risulta ancora profondamente attuale. Particolarmente interessante appare la 
riformulazione che le idee sinora delineate assumono nella teoria politica di Judith 
Shklar, in particolar modo nel concetto di vigilant citizenship (Shklar 1991, 1998). 
Strettamente connessa – come in Arendt – alla disobbedienza civile, tale cittadinanza 
“attiva” e “vigilante” nei confronti delle istituzioni si realizza come espressione di un 
“obbligo orizzontale” dei cittadini, espressione di una libertà “positiva” di 
partecipazione alle decisioni fondamentali dello spazio pubblico che mai deve 
perdere di vista la lotta contro le ingiustizie sociali (Shklar 2019; Trimcev 2022).  
 



Maria Teresa Pacilè  
La pluralità è irrappresentabile? 

99 

 

3) In dialogo con le prassi di democrazia partecipativa 

Il riemergere di un potere democratico inteso come “potere di interdizione” 
sembra anticipare alcuni elementi di quella che Rosanvallon, molti anni dopo 
Arendt, nel 2006, definirà «controdemocrazia» (Rosanvallon 2012). L’emergere 
cioè di prassi oppositive nella sfera pubblica allargata intese come risposta attiva ai 
fenomeni di apatia, disillusione e sfiducia nella politica intesa solo in senso 
istituzionale. Se le attuali prassi post-democratiche tendono ad alienare il popolo 
del proprio potere di intervento (Crouch 2003, 2020), le esperienze contro-
democratiche possono continuare, secondo il teorico francese, a esercitare un 
ruolo di sorveglianza, attraverso momenti di partecipazione attiva al potere. 
Eppure è proprio il significato dato a quest’ultimo elemento – la partecipazione 
attiva – a differenziare maggiormente le riflessioni di Arendt da quelle più recenti di 
Rosanvallon: se il secondo, infatti, assume come modello della propria 
teorizzazione alcune manifestazioni politiche spontanee e, a tratti, anche 
aggressive di protesta e dissenso, proprio queste prassi violente vengono 
apertamente denunciate da Arendt (in aperta condanna, da questo punto di vista, 
dei movimenti studenteschi degli anni Sessanta) poiché rischiano di trasformarsi in 
espressione di insorgenza sterile, di rifiuto o opposizione, incapaci di aprire spazi 
concreti di deliberazione per dialogare con il sistema rappresentativo. È proprio 
questa esigenza di collaborazione tra diversi livelli, tra istituzioni locali e nazionali, a 
delineare il maggiore contributo che l’analisi arendtiana lascia alla teoria politica 
sulla democrazia partecipativa. 
Nella riflessione di Arendt – a equa distanza, come si è visto, dalle più classiche 
teorizzazioni di democrazia deliberativa e dalle prassi controdemocratiche – la 
critica della rappresentanza non è legata alla volontà di esautorare ogni sistema 
rappresentativo del proprio valore ma, in modo più significativo, intende metterne 
in luce la fragilità, per riconoscerne altrove la radice. L’istituzione, infatti, non è 
diretta espressione del potere – che invece ha sempre luogo nell’azione concertata 
della pluralità – e per questo deve proteggere la libertà (di consenso e di dissenso) 
contro ogni assolutizzazione verticale. L’autentica rappresentanza democratica è 
possibile dove il sistema rappresentativo, centralizzato, su vasta scala è irrobustito 
– per usare una terminologia di Barber – da una democrazia vivace e partecipativa 
a livello locale, attraverso la discussione assembleare e il lavoro comune sul 
territorio (Barber 2003). 
Appare a tal proposito interessante quanto scrive Pitkin rileggendo Arendt nel suo 
saggio Representation and Democracy: Uneasy Alliance (2004) 

 



100 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 
 

Partecipando attivamente alla vita politica locale, le persone 
imparano il vero significato della cittadinanza. Scoprono che (alcuni 
dei) loro problemi personali sono ampiamente condivisi, e che le 
loro preoccupazioni, apparentemente private, sono di fatto implicate 
nella politica pubblica. […] Nel vivere queste esperienze in un 
contesto attivo e responsabile […] essi realizzano anche le loro stesse 
capacità […]: di giudizio autonomo, di discussione e deliberazione, di 
adottare provvedimenti efficaci. […]. Le persone che sviluppano 
questo tipo di esperienza faccia-a-faccia nella loro comunità possono 
essere cittadini altrettanto democratici efficaci e operativi nelle 
relazioni con i loro rappresentanti nazionali più distanti. La 
democrazia diretta locale assicura la democrazia rappresentativa 
nazionale (Pitkin 2004, XLII-XLIII). 

 
La teoria politica arendtiana che sin qui si è cercato di delineare, nei suoi elementi 
repubblicani, nella dimensione consultivo-deliberativa dei consigli e nella 
partecipazione attiva e contestataria della disobbedienza civile propone, a nostro 
avviso, alcuni concetti importanti per il dibattito critico sulla democrazia 
partecipativa. Essa incrocia così i contributi classici sul tema – come quelli del già 
citato Barber – e alcune riflessioni del dibattito più recente. È possibile trovare in 
Arendt alcuni elementi significativi per dare sostanza a quella che Bacqué, Rey e 
Sintomer hanno definito «prassi partecipative» intendendo con questo termine «una 
combinazione delle strutture classiche della democrazia rappresentativa con delle 
procedure di democrazia diretta o semi-diretta dotate di potere decisionale e non 
semplicemente consultivo […]; questo modello implica un collegamento tra 
dinamiche top-down e bottom-up ed una politica di inversione delle priorità sociali a 
supporto della struttura partecipativa» (Bacqué, Rey, Sintomer 2005). Numerose 
sono le affinità tra i due modelli di democrazia sin qui delineati. Tra queste:  
 

- precedenza della prassi sull’analisi teorica; 
- nuovo rapporto con le istituzioni, non più modulato sulla verticalità di 

governanti-governati ma su un nuovo ruolo dei cittadini, attori influenti sul 
processo decisionale (in particolar modo gli stakeholders); 

- interscalarità degli interventi: a partire dalla discussione tra condomini, nei 
quartieri, nelle circoscrizioni, nei comuni, nelle unità regionali, sino ad 
espressioni nazionali e internazionali, attraverso forme di collaborazione a più 
livelli; 

- incremento della giustizia sociale, lotta alle disuguaglianze (basti pensare 
all’America Latina, in cui si sono originate le pratiche di democrazia 
partecipativa); 



Maria Teresa Pacilè  
La pluralità è irrappresentabile? 

101 

 

- un principio di democrazia associativa e di inclusione; 
- un principio di monitoraggio e controllo popolare “dal basso”. 

 
Eppure, è opportuno metterne in evidenza alcune differenze profonde, ma 
essenziali: il concetto di “democrazia partecipativa” intende rafforzare le basi delle 
istituzioni rappresentative prendendo atto di una loro eccessiva distanza dalle 
esigenze, dalle aspettative, dai bisogni e dai timori del popolo che essa intende 
rappresentare: nello sforzo di dar risposta a tutti, le istituzioni rappresentative 
tendono a dimenticare qualcuno. Soprattutto tendono ad eludere le idiosincrasie 
delle piccole comunità, rimuovendo i loro particolari interessi sociali che, in modo 
differente, esercizi attivi e territoriali di partecipazione possono rivitalizzare e far 
valere su un piano locale e su un piano nazionale. Le prassi di democrazia 
partecipativa, dunque, si radicano all’interno di un territorio e di un forte senso di 
comunità, di valori e interessi sociali condivisi che è necessario far emergere 
all’interno di procedure deliberative altrimenti troppo astratte e slegate dal territorio 
su cui hanno poi effettiva ricaduta. 
In modo differente, la democrazia arendtiana si caratterizza come uno spazio 
pubblico di discussione esclusivamente politico, in cui gli attori devono poter avere 
uguale spazio di espressione, di parola e di pensiero, ma in cui, al contempo, 
l’insorgere di problematiche sociali rischia di corrompere definitivamente la libertà e 
l’autonomia dello spazio politico così definito8. Inteso come spazio della pluralità in 
dialogo, tale modello è apertamente critico di ogni radicamento ad un territorio 
particolare – intimorito dalle derive nazionalistiche che tale posizione potrebbe avere 
– e dell’idea di una comunità e intende, in modo diverso, proporre un’arena di 
discussione politica multiculturale e sempre aperta all’arrivo decostruente dell’Altro, 
che mette in crisi i confini comunitari, riaprendoli a nuove definizioni.  
Sono dunque la centralità che le questioni sociali ricoprono nelle prassi democratiche 
e l’idea di comunità che ne sta a fondamento a rappresentare le linee di divergenza 
più importanti tra la teoria democratica proposto da Arendt e le esperienze di 

 
8 Per un approfondimento sul tema, si ricordi la netta distinzione tra zoè e bios politikos – dunque 
tra spazio privato dell’oikos e spazio pubblico della polis – proposta Arendt in Vita Activa e la 
successiva interpretazione della nascita della società come perdita del confine tra privato e 
pubblico. L’accesso dei bisogni primari della zoè nello spazio politico ne costituisce, secondo la 
politologa, una radicale degenerazione, poiché esso non è più lo spazio dell’infra, dell’azione e della 
parola, ma degli interessi sociali in conflitto, dunque è uno spazio “de-politicizzato” (Arendt, 2019). 
La distinzione tra politico e sociale è così forte all’interno della filosofia politica arendtiana da 
riemergere come griglia peculiare di interpretazione delle rivoluzioni della modernità e, soprattutto, 
nella distinzione degli esiti violenti della Rivoluzione francese (una rivoluzione “fallita”, poiché 
degenerata in rivoluzione sociale) dalla rivoluzione americana (una rivoluzione autenticamente 
politica) (Arendt 2006a). 



102 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 
 

democrazia partecipativa su cui, negli ultimi dieci anni, la riflessione teorico-politica si 
è interrogata. In entrambi i casi – l’una sul versante più teorico (Arendt), le altre sul 
versante dichiaratamente pratico (prassi partecipative territoriali) – esse mettono in 
luce le criticità delle istituzioni rappresentative, non per esautorarle del loro valore, 
ma per offrirne un “rafforzamento”. 
Pretendere che la democrazia viva “in tempo reale” è illusorio: sempre scissa tra 
ideale valoriale da perseguire e prassi empirica, essa non può che vivere nella 
distanza, nell’area intermedia della relazione tra rappresentati e rappresentati 
(Campati 2002, Innerarity 2015). È per questo necessario pensare una 
“pluralizzazione” dei tempi e degli spazi della democrazia e una rivalorizzazione di 
logiche di prossimità e distinzione che diano senso etico e politico a una narrazione 
condivisa di proposte e progetti (Rosanvallon 2015). Nella forma del consenso, ma 
anche – come ha fatto comprendere Arendt – attraverso il dissenso. 
Ma numerose difficoltà emergono oggi: se negli anni Sessanta e Settanta del 
Novecento – quando Arendt scriveva – sembrava ancora possibile immaginare un 
“equilibrio” tra democrazia partecipativa locale e sistema rappresentativo nazionale 
e internazionale, oggi tale equilibrio è molto più fragile per alcuni fattori, ben 
analizzati dalla Pitkin nel già citato saggio del 2004: la portata sistemica e globale dei 
problemi pubblici, la diseguale distribuzione della ricchezza e l’invasività politica 
dell’innovazione tecnologica, che rende meno incisivo il potere democratico negli 
effettivi processi decisionali (Pitkin 2004: XLIV). 
Ciò significa abbandonarsi alla sfiducia?9 È forse opportuno ritornare alle pagine finali 
del classico studio sul concetto di rappresentanza scritto da Hannah Pitkin nel 1967. 
Dopo un lungo percorso di analisi dei differenti significati della rappresentanza 
politica, la Pitkin giunge infine a delinearla come «sistema fiduciario» (Pitkin 2017, 
353-354). Da quella fiducia come legame etico e politico è necessario ricominciare a 
pensare, per valorizzare e incrementare le prassi di democrazia partecipativa, 
riscoprendo la loro importanza per far uscire i cittadini dall’isolamento. A tal 
proposito appare significativo l’esperimento contemporaneo dei deliberative mini-
publics (Goodin, Dryzek 2008; Bächtiger 2018), poiché permette di “ridurre” la 
distanza tra l’eredità arendtiana e le prassi partecipative che possono rafforzare le 
attuali istituzioni democratiche. 
I deliberative mini publics (DMP) sono processi partecipativi in cui un gruppo 
eterogeneo di cittadini, a partire da un processo di selezione multi stratificato, è 
invitato a lavorare insieme per sviluppare idee, progetti o soluzioni su una 

 
9 Per un approfondita trattazione sul ruolo politico che la sfiducia ha assunto nella storia delle 
democrazie dell’ultimo ventennio si veda Di Sciullo 2020. 



Maria Teresa Pacilè  
La pluralità è irrappresentabile? 

103 

 

questione politica specifica. A seconda del tema in questione, il processo dei DMP 
può includere nel dibattito il contributo di esperti esterni o facilitatori 
professionisti, che aiutano i cittadini ad aver chiara conoscenza della materia in 
oggetto, formulare una comprensione condivisa e progettare un co-disegn 
orientato a soluzione più creative ed efficaci (Bächtiger 2018). In quanto processi 
partecipativi informali, i DMP non sono governati da regole fisse e assumono forme 
diverse a seconda del contesto, del tema in questione o del livello politico in cui 
vengono formate. Ad esempio, i deliberative mini-publics a livello nazionale si 
istituiscono come assemblee di cittadini che coinvolgono almeno cento persone, 
convocate a riunirsi ripetutamente per un periodo prestabilito. In modo differente, 
i DMP locali, nella forma di piccoli consigli cittadini, possono essere composti da 15-
20 persone, chiamati a una deliberazione informata su materie ristrette. Sia in 
termini pratici che normativi, i mini-publics tendono a essere percepiti come organi 
consultivi utili a tutti i livelli della governance democratica poiché arricchiscono i 
processi decisionali soprattutto su questioni molto controverse. (Bouvier 2007). 
Essi diventano dunque significativi nell’informazione del dibattito pubblico, nella 
partecipazione al processo politico, nella legittimazione di politiche pubbliche e, 
soprattutto, nella costruzione di fiducia tra i cittadini, attraverso meccanismi che 
permettono un maggiore controllo del potere, rievocando così la già citata vigilant 
citizenship di Shklar. 
I deliberative mini-publics possono costituire dunque una risposta attiva contro i 
fenomeni di apatia, disinteresse e sfiducia nei confronti della politica, grazie alla 
capacità di portare nuovi temi e prospettive al discorso pubblico su sfide 
complesse, come la protezione del clima, l'approvvigionamento energetico, la 
sostenibilità. Questo ne spiega l’interesse crescente per le analisi politologiche, che 
vedono in essi possibili “innovazioni” democratiche che, nel concreto 
funzionamento istituzionale, permettono di irrobustire i processi decisionali più 
complessi, attraverso prassi partecipative equilibrate, critiche e riflessive. Proprio 
queste ultime, come ha insegnato Hannah Arendt, permettono ai cittadini di 
sperimentare una felicità pubblica e condivisa, data dalla possibilità di giocare un 
ruolo significativo, e non solo marginale, nella progettazione della vita politica in 
comune.  
 
 
 



104 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 
 

Bibliografia 

Allegretti, Giovanni. 2010. La democrazia partecipativa in Italia e in Europa, Firenze: 
Firenze University Press. 

Allegretti, Giovanni e Maria Elena Frascaroli (a cura di). 2006. Percorsi partecipativi. 
Contributi per un atlante di pratiche partecipative in Italia. Firenze: Alinea. 

Arendt, Hannah. 1985. Menzogna e politica. Milano: SugarCo. 

Arendt, Hannah. 1987. “Totalitarian Imperialism: Reflexions on the Ungarian Revolution”. 
The Journal of Politics 1 (1958): 5-43; tr. it. “Riflessioni sulla rivoluzione ungherese”. 
Micromega 3. 

Arendt, Hannah. 1996. On violence. New York: Harcourt Brace, 1970; tr. it. Sulla violenza. 
Parma: Guanda. 

Arendt, Hannah. 2006a. On Revolution. New York: The Viking Press, 1963; tr. it. Sulla 
rivoluzione. Torino: Einaudi. 

Arendt, Hannah. 2006b. Was ist Politik?. München: Piper Verlag, 1993; tr. it. Che cos’è la 
politica? Torino: Einaudi. 

Arendt, Hannah. 2009. The Origins of Totalitarianism. New York: Harcourt Brace 
Jovanovich, 1951; tr. it. Le origini del totalitarismo. Torino: Piccola Biblioteca Einaudi. 

Arendt, Hannah. 2010. Responsability and Judgement. New York: Schocken Books, 2003; tr. 
it. Responsabilità e giudizio, a cura di J. Kohn. Einaudi: Torino.  

Arendt, Hannah. 2017. On Civil Disobedience. New York: Harcourt Brace, 1970; tr. it. 
Disobbedienza Civile. Milano: ChiareLettere. 

Arendt, Hannah. 2018. “The freedom to be free”. In Thinking without banister. Essays in 
Understanding (1953-1975), ed by John Kohn. New York: Random House. 

Arendt, Hannah. 2019a. The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press, 1958; 
tr. it. Vita activa. La condizione umana. Firenze: Giunti Editore. 

Arendt, Hannah. 2019b. On Humanity in Dark Times. Thoughts about Lessing. New Yprk: 
Harcourt Brace, 1968; tr. it. L’umanità in tempi bui, Raffaello Cortina: Milano. 

Bacqué, Marie-Helene and Henry Ray, Yves Sintomer. 2005. Gestion de proximité et 
démocratie participative. Une perspective comparative. Paris: La Découverte. 

Bächtiger, Andre (ed) 2018. The Oxford Handbook of Deliberative Democracy. Oxford: 
Oxford Handbooks. 

Baylin, Bernard. 1967. The Ideological Origins of the American Revolution. Harvard: Harvard 
University Press. 

Barber, Benjamin. 2003. Strong democracy. Partecipatory Politics for a New Age. Berkeley: 
University of California Press. 



Maria Teresa Pacilè  
La pluralità è irrappresentabile? 

105 

 

Benhabib, Seyla (ed.). 1996. Democracy and Difference: Contesting the Boundaries of the 
Political. Princeton: Princeton University Press. 

Benhabib, Seyla (ed.). 2004. The rights of Others. Aliens, residents and citizens. Cambridge: 
University of Cambridge. 

Blondiaux, Loic. 2008. Le nouvel esprit de la démocratie. Actualité de la démocratie 
participative. Paris: Seuil. 

Bobbio, Luigi (a cura di). 2007. Amministrare con i cittadini. Viaggio tra le pratiche di 
partecipazione in Italia. Soveria Mannelli: Rubbettino. 

Boella, Laura. 2005. Hannah Arendt. Agire politicamente, pensare politicamente. Milano: 
Feltrinelli Editore. 

Bouvier, Alban. 2007. «Démocratie délibérative, démocratie débattante, démocratie 
participative». Revue européenne des sciences sociales XLV 136: 5-34. 

Brecht, Bertold. 1977. “A coloro che verranno”. In Poesie 1933-1956. Torino: Einaudi. 

Campati, Antonio. 2022. La distanza democratica. Corpi intermedi e rappresentanza 
politica. Milano: Vita e Pensiero. 

Cavarero, Adriana. 2019. Democrazia sorgiva. Note sul pensiero politico di Hannah Arendt. 
Milano: Raffaello Cortina. 

Canovan, Margaret. 1974. The political thought of H. Arendt. London: Hancourt Brace 
Jovanovich. 

Cedronio, Marina. 1994. La democrazia in pericolo. Politica e storia nel pensiero di Hannah 
Arendt. Bologna: il Mulino. 

Crouch, Colin. 2003. Coping with post-democracy. London: Fabian Society, 2000; tr. it. 
Postdemocrazia. Roma: Laterza. 

Crouch, Colin. 2020. “The March Towards Post-Democracy, Ten years on”. The Political 
Quarterly, LXXXVII; tr. it. Combattere la post-democrazia. Roma: Laterza. 

Curato, Nicole (ed). 2021. “The Diversity of Mini-Publics: A Systematic Overview”. 
Deliberative Mini-Publics: Core Design Features. Bristol: Policy Press Scholarship. 

D’Alessandro, Roberto. 2011. La comunità possibile. La democrazia consiliare in Rosa 
Luxemburg e Hannah Arendt. Milano: Mimesis. 

Dahl, Robert Alan. 2000. “A democratic paradox?”. Political Science Quarterly XV: 35-40. 

Di Sciullo, Franco Maria. 2012. Dopo la storia. La democrazia tra ostilità e ragione pubblica 
(1989-2001). Napoli: Editoriale Scientifica. 

Di Sciullo, Franco Maria. 2022. La democrazia della sfiducia. La rappresentanza nell’età del 
paradosso (2001-2020). Napoli: Editoriale Scientifica. 



106 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 
 

Esposito, Roberto (a cura di). 1987. La pluralità irrappresentabile. Il pensiero politico di 
Hannah Arendt. Napoli: Quattro Venti. 

Esposito, Roberto (a cura di). 1999. Categorie dell’impolitico. Bologna: il Mulino. 

Foner, Eric. 2000. Storia della libertà americana. Roma: Donzelli. 

Forti, Simona. 2006. Hannah Arendt tra filosofia e politica. Milano: Mondadori. 

Forti, Simona. 2012. I nuovi demoni. Ripensare oggi male e potere. Milano: Feltrinelli. 

Greblo, Edoardo. 2020. “Libertà politica e liberazione sociale in Hannah Arendt”. Aut Aut 386. 

Guena, Marco. 1998. “La tradizione repubblicana e i suoi interpreti: famiglie teoriche e 
discontinuità concettuali”. Filosofia politica XII 1: 101-132. 

Guena, Marco. 2000. “Alla ricerca della libertà repubblicana”. Il repubblicanesimo. Una 
teoria della libertà e del governo, a cura di Philip Pettit, 5-27. Milano: Feltrinelli. 

Goodin, Robert, and John Dryzek. 2008. “2 Making use of mini-publics”. Innovating 
Democracy: Democratic Theory and Practice After the Deliberative Turn. Oxford: 
Oxford Academic. 

Habermas, Jürgen. 1980. “On the German – Jewish Heritage”. Telos 44: 28-30. 

Habermas, Jürgen. 1981. “Hannah Arendt Begriff der Macht”. Merkeur XXX, 10; tr. it. “La 
concezione comunicativa del potere in Hannah Arendt”. Comunità, 183. 

Habermas, Jürgen. 1986. Theoire des kommunikativen Handelns. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp, 1981; tr. it. Teoria dell’agire comunicativo, 2 vol. Bologna: il Mulino. 

Habermas, Jürgen. 1996. Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und 
des demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1992; tr. it. Fatti e 
norme. Contributi a una teoria discorsiva del diritto e della democrazia. Milano: 
Guerini e Associati. 

Habermas, Jürgen. 2009. Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp, 1983; tr. it. Etica del discorso. Roma-Bari: Laterza.  

Hansen, Phillip. 1993. Hannah Arendt. Politics, History and Citizenship. Cambridge: Polity 
Press. 

Innerarity, Daniel. 2015. “Democrazie di prossimità e distanza rappresentativa”. Iride, 
“Filosofia e discussione pubblica”, 2: 289-304. 

Lamedica, Eugenia. 2015. Dal fondamento alla fondazione. Hannah Arendt e la libertà degli 
antichi. Milano: Mimesis. 

Morgan, Gwenda. 2007. The Debate on the American Revolution. Manchester: Manchester 
University Press. 

Mouffe, Chantal. 2000. The Democratic Paradox. London: Verso. 



Maria Teresa Pacilè  
La pluralità è irrappresentabile? 

107 

 

Nicoletti, Michele (a cura di). 1998. Homo politicus: i dilemmi della democrazia. Padova: 
Gregoriana. 

Ornaghi, Lorenzo. 2013. Nell’età della tarda democrazia. Scritti sullo Stato, le istituzioni e la 
politica. Milano: Vita e Pensiero. 

Palano, Damiano. 2000. Bubble Democracy. La fine del pubblico e la nuova polarizzazione. 
Brescia: Scholé. 

Papa, Alessandra (a cura di). 2022. Il pensiero plurale. Rileggere Hannah Arendt. Milano: 
Mimesis. 

Pettit, Philip (a cura di). 2000. Republicanism: a theory of freedom and government. 
Oxford: Oxford University Press, 1997; tr. it. Il repubblicanesimo. Una teoria della 
libertà e del governo. Milano: Feltrinelli. 

Pettit, Philip (a cura di). 2012. On The People's Terms: A Republican Theory and Model of 
Democracy. Cambridge: Cambridge University Press. 

Pettit, Philip (a cura di). 2015a. Just Freedom: A Moral Compass for a Complex World. New 
York: Norton & Company. 

Pettit, Philip (a cura di). 2015b. The Robust Demands of the Good: Ethics with Attachment, 
Virtue, and Respect. Oxford: Oxford University Press. 

Pitkin, Hanna Fenichel. 2004. “Representation and Democracy: Uneasy Alliance”. 
Scandinavian Political Studies 27, 3: 335-342; tr. it. “Rappresentanza e democrazia: 
un’alleanza incerta”. In Hanna Fenichel Pitkin, Il concetto di rappresentanza. 2017. 
XXXIII-XLVI. Soveria Manelli: Rubbettino. 

Pitkin, Hanna Fenichel. 2017. The Concept of Representation. California: University of 
California Press, 1972; tr .it. Il concetto di rappresentanza. Soveria Mannelli: 
Rubbettino. 

Pizzolato, Filippo. 2019. I sentieri costituzionali della democrazia. Roma: Carocci. 

Pocock, John. 1980. The Machiavellian Moment. Florentine Political Thought and the 
Atlantic Republican Tradition. Princeton: Princeton University Press, 1975; tr. it., 
Bologna: Il Mulino. 

Pocock, John. 1980. 2009. Political Thought and History: Essays on Theory and Method. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Possenti, Ilaria (a cura di). 2020. Hannah Arendt e la questione sociale (Aut Aut, 386). 

Preterossi, Geminello. 2011. La politica negata. Roma: Laterza. 

Preterossi, Geminello. 2015. Ciò che resta della democrazia. Roma: Laterza. 

Proietti, Fausto. 1997. “Su un’accezione repubblicana dei termini "libertà" e "politica" in 
Hannah Arendt”. Il pensiero politico XXX: 525-537. 



108 Politics. Rivista di Studi Politici 
n. 21, 1/2024 
 

Rancière, Jacques. 2007. La mésentente: politique et philosophie. Pars: Galilée, 2004; tr. it. 
Il disaccordo: politica e filosofia. Roma: Meltemi. 

Rawls, John. 2001. The Law of Peoples. Cambridge: Harvard University Press, 1999; tr. it. Il 
diritto dei popoli. Milano: Edizioni di Comunità. 

Rawls, John. 2002. A Theory of Justice. Cambridge: Belknap Press, 1972; tr. it. Una 
teoria della giustizia. Milano: Feltrinelli. 

Rawls, John. 2012. Political liberalism. New York: Columbia University Press, 1993; 
tr. it. Liberalismo politico. Torino: Einaudi. 

Revel, Martine et Cécile Blatrix, Loic Blondiaux, Jean-Michel Fourniau, Bertrand Heriard-
Dubreuil, Rémi Lefebvre (sous la dir. de). Le débat public: une expérience française 
de démocratie participative. Paris: La Découverte. 

Rosanvallon, Pierre. 2005a. Le peuple introuvable. Histoire de la représentation 
démocratique en France. Paris: Gallimard, 1998; tr. it. Il popolo introvabile. Storia 
della rappresentanza democratica in Francia. Bologna: Il Mulino. 

Rosanvallon, Pierre. 2005b. Pour une Histoire conceptuelle du politique. Paris: Seuil, 2003; 
tr. it. Il Politico. Storia di un concetto. Soveria Mannelli: Rubbettino. 

Rosanvallon, Pierre. 2012. La contre-démocratie. La politique à l’âge de la défiance. Paris: 
Seuil, 2006; tr. it. Controdemocrazia. La politica nell’era della sfiducia. Roma: 
Castelvecchi. 

Rosanvallon, Pierre. 2015. La légitimité démocratique. Impartialité, réflexivité, proximité. 
Paris: Points, 2008; tr. it. La legittimità democratica. Imparzialità, riflessività, 
prossimità. Torino: Rosenberg & Sellier; 

Rosanvallon, Pierre. 2020. Le siècle du populisme. Histoire, théorie, critique Paris: Seuil, Paris. 

Schepis, Maria Felicia. 2021. Orme di viandanti. Riflessioni sulla politica dell’incompiutezza. 
Milano: Mimesis. 

Simone, Raffaele. 2015. Come la democrazia fallisce. Milano: Garzanti. 

Sintomer, Yves E Giovanni Allegretti. 2009. I bilanci partecipativi in Europa. Nuove 
esperienze democratiche nel vecchio continente. Roma: Ediesse. 

Shklar, Judith Nisse. 1991. American Citizenship: The Quest for Inclusion. Harvard: Harvard 
University Press. 

Shklar, Judith Nisse. 1998a. Redeeming American Political Thought. Chicago: Chicago 
University Press. 

Shklar, Judith Nisse. 1998b. Political Thought and Political Thinkers. Chicago: Chicago 
University Press. 

Shklar, Judith Nisse. 2019. On political obligation. Yale: Yale University Press. 



Maria Teresa Pacilè  
La pluralità è irrappresentabile? 

109 

 

Smith, Graham, and Maija Setälä. 2018. “Mini-Publics and Deliberative Democracy”. In The 
Oxford Handbook of Deliberative Democracy, ed. by Andre Bächtiger, and others. 
Oxford: Oxford Handbooks. 

Tassin, Étienne. 1998. Le trésor perdu: Hannah Arendt, l'intelligence de l'action politique, 
Paris: Payot. 

Tassin, Étienne (sous la direction de). 2001. L’humain condition politique. Hannah Arendt. 
Paris: L’Harmattan. 

Trimcev, Rieke. 2022. “Judith N. Shklar on Disobedience and Obligation in a Society of 
Strangers”. Constellations 29: 65-79. 

Urbinati, Nadia. 2010. Democrazia rappresentativa. Sovranità e controllo dei poteri. Roma: 
Donzelli. 

Urbinati, Nadia. 2013. Democrazia in diretta. Le nuove sfide della rappresentanza. Milano: 
Feltrinelli. 

Wood, Gordon Stewart. 1969. The Creation of the American Republic, 1776-1787. North 
Carolina: University of North Carolina Press. 

Wood, Gordon Stewart. 1992. The Radicalism of the American Revolution. New York: Alfred 
A. Knopf. 

Wood, Gordon Stewart. 2001. The American Revolution: A History. New York: Modern 
Library.  

Wood, Gordon Stewart. 2006. Revolutionary Characters: What Made the Founders 
Different. New York: Penguin Press.  

Wood, Gordon Stewart. 2011. The Idea of America: Reflections on the Birth of the United 
States. New York: Penguin. 

Wood, Gordon Stewart. 2021. Power and Liberty: Constitutionalism in the American 
Revolution. New York: Oxford University Press. 

 

 

 

Maria Teresa PACILÈ (PhD in Political Science) is a research fellow in the University of 
Messina. She has been involved in national and international conferences and she 
published in several journals. She is author of two monographs, the most recent of 
which, entitled La politica e il male. Sulla fragilità della democrazia (Salerno 2023), 
consists of a reworking of the doctoral dissertation and focuses mainly on the political 
thought of Hannah Arendt and Jacques Derrida. It was awarded by the Italian Society of 
Moral Philosophy as the best unpublished monograph (2023). 

Email: mpacile@unime.it  


