Politics. Rivista di Studi Politici
www.rivistapolitics.eu

n. 21 (5), 1/2024, pp. 89-110
Guida editori s.r.l.

Creative Commons

ISSN 2785-7719

La pluralita e irrappresentabile?
Il potere democratico nella teoria politica di Hannah Arendt

Maria Teresa PACILE

Abstract

Nowadays, representative democracy is deprived of its political strength: the critique of
representation and the democratic model proposed by Hannah Arendt — especially in On
revolution (1963) and in Civil Disobedience (1970) — can provide an interesting comparison
in order to clarify the notion of “participatory democracy” on which, particularly in the last
ten years, political theories have focused. This paper intends to return to a critical reading
of Arendt’s political philosophy, in order to verify whether some of her interpretative
hypotheses can help us imagine some ways out of the current crisis of democracy,
increasingly divided among the power of the élites, financial power and technocracy. Can
they be an effective alternative to face the growing indifference and the actual lack of trust
in politics? The contribution here proposed, without claiming to be exhaustive, will
attempt to problematise and discuss these unresolved questions.

Keywords

Representative democracy - Participatory Democracy - Hannah Arendt - Civil Disobedience
- Conter-democracy

[...] la pluralita e per logica irrappresentabile. Ogni tentativo di
rappresentarla costituisce una contraddizione in termini, una negazione
della pluralita stessa. [...] ancora una volta i cittadini non sono ammessi sulla
scena pubblica, ancora una volta gli affari di governo sono divenuti privilegio
di pochi [...]. ll risultato e che i cittadini devono o sprofondare in letargo,
prodromo di morte della liberta pubblica, oppure conservare lo spirito di
resistenza a qualunque governo abbiano eletto, poiché I'unico potere che
conservano é il potere estremo della rivoluzione (Arendt 2006a, 273-274).



90

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

Questo breve estratto dell’'opera On revolution (1963) di Hannah Arendt puo
costituire un buon punto di partenza per analizzare quello che molti studiosi — da
Robert Dahl a Jacques Ranciere a Chantal Mouffe — hanno definito il «paradosso
democratico» (Dahl 2000, Ranciere 1995, Mouffe 2000). Le istituzioni democratiche
si trovano oggi a dover affrontare una pluralita di sfide contradditorie: I'erosione
della partecipazione elettorale, la crescita delle disuguaglianze sociali, la scissione tra
le élites finanziarie e una massa di cittadini passivi, totalmente esclusi dalle effettive
dinamiche di potere. In un clima di «generale insofferenza verso i processi di
mediazione» (Pizzolato 2019, 19), si avverte un crescente “disagio” della
rappresentanza (Pitkin 2017), preferendo ad essa una “democrazia in tempo reale”
che, rapida ed efficace grazie al supporto delle reti internet e dei social media, da al
cittadino l'illusione di essere costantemente presente, di essere sovrano diretto della
decisione politica (Urbinati 2010, 2013, 2020).

Nell’attuale crisi della rappresentanza, [Ialternativa tra rappresentanza
istituzionalizzata e presenza diretta anti-rappresentativa (o, per meglio dire post-
rappresentativa) deve considerarsi un aut-aut senza via di uscita? Le piu recenti
pratiche di democrazia partecipativa sembrano segnalare il contrario: sviluppandosi a
partire da esigenze concrete delle varie realta di afferenza, tali esperienze di
cittadinanza attiva si sono sviluppate sin dagli anni Sessanta nelle metropoli
brasiliane, in alcune forme di dibattito pubblico francese e, in Italia, a livello
comunale e regionale (Bacqué, Rey, Sintomer 2005; Allegretti 2010). Hanno
proposto, in modalita differenti, strumenti e metodologie di diretto coinvolgimento
dei cittadini nella decisione politica attraverso I'ascolto delle loro esigenze,
un’effettiva consultazione, un engagement politico significativo.

Pud la democrazia partecipativa risolvere le questioni lasciate aperte dalla
democrazia rappresentativa, irrobustire la sottile democrazia liberale, trasformandola
nella Strong Democracy auspicata da Benjamin Barber nel 1984 (Barber 1984)? A
partire da tali presupposti critici, il saggio si propone di analizzare il modello
democratico delineato da Hannah Arendt come referente polemico per chiarire e
approfondire il concetto di “democrazia partecipativa”. Un primo momento
dell’analisi ripercorre gli elementi fondamentali della teoria politica arendtiana,
evidenziando come, pur non trovando nei suoi scritti una trattazione diretta e
sistematica sulla democrazia, sia possibile tuttavia delineare a partire dalle sue analisi
un “modello” democratico, innovativo e ancora particolarmente attuale. In un
secondo momento, si analizzano alcune effettive realizzazioni di tale proposta
teorica, sia nella dimensione di tipo consultivo (come il modello deliberativo della
democrazia dei consigli), sia nella dimensione di tipo contestativo (come i momenti
insurrezionali di partecipazione politica legati alla disobbedienza civile). Infine, si



Maria Teresa Pacile | 91
La pluralita é irrappresentabile?

tentera di comprendere quali concetti la teoria della partecipazione democratica
proposta da Arendt lascia in eredita alla riflessione sulla democrazia partecipativa e
al rapporto che essi possono istituire con I'attuale sistema rappresentativo. L’analisi,
in questa sede, dei piu recenti esperimenti partecipativi delle assemblee nazionali di
cittadini o dei consigli locali nei deliberative mini-publics (Goodin, Dryzek 2008;
Bachtiger 2018) permette di esplorare alcune “innovazioni democratiche” che le

Ill

prassi partecipative possono efficacemente offrire per contribuire al “rafforzamento”

delle attuali democrazie in crisi.

1) Vita activa: lo spazio pubblico e il potere politico

Il pensiero politico arendtiano afferma la centralita della politica come spazio
pubblico in cui una “pluralita di esseri unici” agisce e dialoga, facendo dell’intreccio
polemico tra le opinioni il fondamento della democrazia e I'atto di resistenza
contro le derive di indifferenza, sfiducia e apatia cui possono andare incontro le
masse contemporanee (Arendt 2009, 2019, 2006). Dopo aver vissuto direttamente
I'esperienza totalitaria del nazionalsocialismo (Arendt 2009) e averne compreso il
potere distruttivo della dimensione pubblica condivisa, Arendt tenta di delineare
un nuovo spazio politico, abitato dalla pluralita delle voci differenti, una «fonosfera
plurale» (Cavarero 2019, 117-136), chiamata a opporsi al “canto” a una voce del
«governo totalitario, in cui tutti gli uomini sono diventati “un unico uomo”» (Arendt
2009, 640). Solo le voci diversificate, resistenti, antitotalitarie possono
sperimentare uno spazio di interazione e di dialogo, in cui la capacita di pensiero e
la facolta di giudizio possono trovare un loro ethos (Arendt 2010). Questo spazio
cosi delineato — che Arendt non definisce mai esplicitamente come “democrazia” —
e lo spazio dell’infra, della relazione tra i diversi, in cui “il miracolo” dell’azione ha la
capacita di dare inizio a qualcosa di nuovo, contrapponendosi allo spettro di un
sempre possibile ritorno del totalitarismo (Arendt, 2019a, 195)2. Per questo la
liberta non pu0 essere intesa solo come un “mezzo” della politica, ma ne
costituisce il contenuto, «la vera ragione per cui gli uomini vivono in

! Contro il monismo totalitario, Arendt afferma la pluralitad — ontologica e politica — come la conditio
sine qua non e la conditio per quam di ogni politica autentica, poiché, come la filosofa ama ripetere,
«non 'Uomo, ma gli uomini abitano questo pianeta; la pluralita & la legge della Terra» (Arendt
2019a, 40). Essa esprime dunque la vocazione pubblica di un’esistenza libera, che si riscopre
vincolata a un intreccio di storie, a una «multi-prospetticita di sguardi differenti» con cui dialogare
nello spazio politico (Arendt 2006, 2019a, 2019b).

2 Come scrive Arendt: «ll corso della vita umana diretto verso la morte condurrebbe inevitabilmente
ogni realta umana alla distruzione se non fosse per la facolta di interromperlo e di iniziare qualcosa di
nuovo, una facolta che € inerente all’azione come un permanente invito a ricordare che gli uomini,
anche se devono morire, non sono nati per morire ma per incominciare» (Arendt 2019a, 263-264).



92

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

un’organizzazione politica, I'’elemento senza il quale la stessa vita politica sarebbe
priva di significato» (Arendt, 2019b, 196). «Politica e liberta sono identiche»
(Arendt 2019b, 40) e lo spazio pubblico & la sede di costruzione dell’identita
relazionale di individui che, agendo e parlando, rivelano la propria unicita, la loro
uguaglianza e la loro differenza (Arendt 2019a, 194). La politica, dunque, vive solo
«quando si € con altri; non per, né contro altri, ma nel semplice essere insieme ad
altri» (Arendt 2019a, 198). Essa esiste solo quando gli individui si esprimono in
un’azione corale, innovativa, agonale, in una relazione libera e paritaria, nella
consapevolezza che, come scrive Arendt:

il potere é realizzato solo dove parole e azioni si sostengono a vicenda, dove le
parole non sono vuote e i gesti non sono brutali, dove le parole non sono
usate per nascondere le intenzioni ma per rivelare la realta, e i gesti non sono
usati per violare e distruggere ma per stabilire relazioni e creare nuove realta
(Arendt 20193, 219).

Proprio questi elementi teorici permettono di accostare la riflessione arendtiana ad
alcuni pil recenti dibattiti sul pensiero repubblicano (Pocock 1980, 2009). E stato
infatti osservato che I’analisi politica di Arendt possa essere riconosciuta come una
delle matrici teorico-politiche di quell’'umanesimo civico che, formulato sin dalle
poleis greche e della res publica romana, trova in Machiavelli un fondamentale
punto di snodo e da poi origine alle guerre civili inglesi e alla rivoluzione americana
(Pocock 1980)3. Il “repubblicanesimo” di Arendt (Proietti 1997; Guena 1998; Pettit
2000; Possenti 2020) é incardinato in una definizione della liberta pubblica che
trova massima espressione proprio nella polis greca, nella democrazia consiliare e
nelle esperienze rivoluzionarie, in particolar modo la Rivoluzione americana
(Arendt 2006a). In effetti, secondo Arendt, una delle possibili interpretazioni della
“ricerca della felicita” contenuta nella Dichiarazione d'Indipendenza delle tredici
colonie potrebbe essere identificata con la partecipazione in prima persona alla res
publica, intesa come spazio in cui, riprendendo le parole di Thomas Paine in

3 Se sino agli anni Sessanta, la rivoluzione americana veniva interpretata in larga prevalenza alla luce
di categorie socio-economiche, I'uscita di The Ideological Origins of the American Revolution di
Bernard Baylin (Baylin 1967) ha costituito un’innovazione nel panorama storiografico, seguita poi da
importanti riflessioni di John Pocock (Pocock 1980) e Gordon Wood (Wood 2001, 2011, 2021). Pur
nelle evidenti divergenze, tali lavori sono accomunati da una lettura repubblicana della rivoluzione
americana che, distanziandosi dalle interpretazioni precedenti, ne mette in luce l'influenza
dell'antichita greca e soprattutto romana, all'affermazione della priorita del bene comune
sull'interesse particolare, all'identificazione della liberta con la partecipazione alla politica, alla
sensibilita a tematiche quali il governo misto, alla divisione dei poteri e alla costituzione bilanciata.
Per una recente ricostruzione del dibattito storiografico su questo tema cfr. Morgan 2007.



Maria Teresa Pacilé | 93
La pluralita é irrappresentabile?

Common Sens, «& in nostro potere ricominciare il mondo daccapo» (Foner 2000).
Liberta, dunque, non é solo liberta “negativa” (liberta da), ma “positiva” liberta di
partecipazione alla sfera politica.

In un testo pubblicato da Jerome Kohn con il titolo significativo di The Freedom to
Be Free — «La liberta di essere liberi» — Arendt scrive sugli attori rivoluzionari:

I'esperienza di essere liberi coincideva, o meglio era intimamente intrecciata,
[...] metaforicamente parlando, con la nascita di una nuova era. Essere liberi e
dare inizio a qualcosa di qualcosa di nuovo erano percepiti come la stessa
cosa. E ovviamente questo misterioso dono umano, la capacita di iniziare
qualcosa di nuovo, ha qualcosa a che fare con il fatto che ciascuno di noi entra
nel mondo come un nuovo arrivato attraverso la nascita. In altre parole,
possiamo dare inizio a qualcosa perché siamo inizi e percio iniziatori. [...]. Il
significato della rivoluzione e I'attuazione di una delle piu grandi potenzialita
umane, l'impareggiabile esperienza di essere liberi di produrre un nuovo
inizio, dalla quale viene I'orgoglio di aver aperto il mondo a un Novus Ordo
Saeclorum (Arendt 2018, 384).

L'esperienza arendtiana della felicita pubblica € dunque strettamente vincolata alla
possibilita di esibire la propria unicita distintiva nello spazio politico e, al contempo,
con la capacita di rivoluzionare qualcosa, “costituendo” uno spazio di liberta
politica in cui sperimentare la possibilita di agire in concerto (Arendt 2006a).

Lo spazio pubblico delineato da Arendt emerge cosi come luogo di realizzazione di

Ill

cio che, sin da Machiavelli, gli studiosi repubblicani hanno definito il “vivere civile”,
una politica intesa non come professione, bensi come un modo di vivere la
partecipazione attiva al governo della citta, rivolta al perseguimento del bene
comune. Lo spazio politico, insegna Arendt, non & originariamente luogo di violenza
— seppur legittima — ma di liberta: il potere non e forza, non & violenza, non &
dominio né gerarchia: «mentre la violenza puo distruggere il potere, non pud mai
sostituirlo» (Arendt 2019a, 221) poiché «dalla canna del fucile nasce I'ordine piu
efficace, che ha come risultato I'obbedienza perfetta. Quello che non puo mai

uscire dalla canna di un fucile & il potere» (Arendt 20193, 59; Arendt 1996)*.

4 La distinzione tra potere e violenza & centrale negli scritti di Arendt. Cosi viene ulteriormente
rimarcata: «In uno scontro frontale tra violenza e potere, il risultato rimane difficilmente in dubbio.
[...]. Politicamente parlando ¢ insufficiente dire che il potere e la violenza non sono la stessa cosa. Il
potere e la violenza sono opposti; dove I'una governa in modo assoluto, |'altro & assente. La violenza
compare dove il potere € scosso, ma lasciata a se stessa finisce per far scomparire il potere. Questo
implica che non & corretto pensare all’opposto della violenza in termini di non violenza; parlare di



94

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

L‘originale analitica del potere proposta da Arendt permette allora di
reinterpretarne la teoria politica non solo mettendone in luce le analogie con il
pensiero repubblicano, ma al contempo accostandolo a quella che Cavarero ha
definito una «democrazia sorgiva» (Cavarero 2019). Pur non ritrovando mai negli
scritti arendtiani una diretta trattazione della democrazia, & innegabile che i
concetti chiave delineati dalla studiosa — “azione”, “liberta”, “partecipazione”,
“spazio pubblico” — permettano di prospettare un modello democratico innovativo,
la cui analisi, sia nella dimensione consultiva sia in quella contestativa, offre
interessanti spunti di riflessione in vista di una teoria della partecipazione
democratica.

2) Oltre la rappresentanza? La democrazia dei consigli e la disobbedienza civile

L’azione arendtiana, come si € visto, & di natura “comunicativa” (Habermas 1981).
Come scrive la politologa: «azione e discorso sono cosi strettamente connessi
perché I'atto primordiale e specificatamente umano deve contenere la risposta alla
domanda posta a ogni nuovo venuto: “Chi sei?”» (Arendt 2019a, 194-195). Tale
coappartenenza di azione e discorso, attraverso cui ogni individuo costruisce la
propria identita all'interno dello spazio politico, influenzera profondamente la
definizione di “spazio pubblico” offerta successivamente da Jirgen Habermas.
Proprio la valorizzazione del ruolo politico della discussione pubblica sembra
I’elemento che piu avvicina la teoria arendtiana a un modello di democrazia
deliberativa (Habermas 1981, 1996; Rawls 2002, 2012). In particolar modo, le due
proposte sembrano convergere nell’esigenza che la varieta dei punti di vista venga
incoraggiata e, attraverso il dibattito, si giunga ad arginare la parzialita dei singoli
giudizi per giungere a una decisione condivisa. Eppure quando si agisce nello spazio
pubblico, secondo Arendt, si mostra chi siamo, offrendo narrazioni piu che
argomenti razionali su cui convergere, a differenza della teoria rawlsiana (Rawls
2012). Al contempo, piu dell’accordo ragionevole tra gli individui, € preferibile
attribuire importanza al momento del dis-accordo, preferendo la persuasione alla
“forza dell’argomento migliore” (Habermas 2009), che rischierebbe di diventare
vana e dispotica. Dunque, pur presentando alcuni peculiari momenti deliberativi, il
modello democratico proposto da Arendt si distanzia molto dalle formulazioni dei
teorici della democrazia deliberativa, in particolar modo per una piu marcata critica
nei confronti della rappresentanza, che & adesso necessario approfondire per la sua
attualita in un momento storico di crisi delle istituzioni rappresentative.

potere non violento e di fatto una ridondanza. La violenza pud distruggere il potere; &
assolutamente incapace di crearlo» (Arendt 1996, 59-61).



Maria Teresa Pacilé | 95
La pluralita é irrappresentabile?

La rappresentanza e definita da Arendt come un inganno, uno «strabismo del
pensiero» (Forti 2006). Non solo € insufficiente per esprimere la complessita della
vita democratica (e deve percio esser “rinvigorita” da processi deliberativi), ma a
tratti € anche ingiusta poiché attraverso la sua reductio ad Unum nega la pluralita,
vera essenza del politico. Il “popolo” costruito dalla rappresentanza & un’unita
fittizia, e al contempo violenta, poiché costruito per esclusione politica del diverso:
paria, apolidi, displaced persons sono i “resti” — strutturali, non accidentali — di un
accentramento rappresentativo del politico che impedisce all'individuo di
partecipare attivamente al potere. Se i rappresentanti, infatti, sono gli unici veri
attori che detengono il monopolio del potere politico — mantenendo una propria
autonomia decisionale aldila di coloro che rappresentano — la rappresentanza & una
menzogna e «il vecchio adagio “tutto il potere risiede nel popolo” & vero solo per il
giorno delle elezioni» (Arendt 2006a, 274). Se in modo differente, essi sono vincolati
ad eseguire le istruzioni degli elettori, conservano solo la possibilita di capire «se
considerarsi fattorini in abiti da cerimonia e esperti pagati come specialisti per
rappresentare, al pari degli avvocati, gli interessi dei loro clienti» (Arendt 20063,
275). In entrambi i casi, secondo Arendt, la rappresentanza costituisce un vulnus
politico poiché determina I'impossibilita per l'individuo di partecipare attivamente
nello spazio pubblico. Si pud delegare la difesa dei propri interessi, mai le proprie
opinioni: il potere non & “alienabile”, poiché accade nella relazione tra gli individui.
Esso € una pluralita «irrappresentabile» (Esposito 1987, 59).

Per quanto ancorato a un’esigenza di riformulazione delle categorie con cui pensare
il politico piu che a una prospettiva progettuale concreta, il modello democratico
arendtiano trova alcune possibili realizzazioni sia di carattere consultivo-deliberativo
— la democrazia dei consigli — sia di carattere contestativo-insurrezionale — la
disobbedienza civile — da cui & possibile trarre elementi teorici importanti per
comprendere |'attuale idea di democrazia partecipativa.

Sul primo fronte dell’analisi, i consigli costituiscono luoghi di partecipazione e
dialogo per eccellenza, un’alternativa al modello di rappresentanza partitocratica,
“viziato” da interessi ideologici e di classe. Essi sono piccoli spazi di consultazione tra
pari che valorizzano la partecipazione diretta della cittadinanza ai processi
decisionali. Proprio il modello di democrazia consiliare, tratteggiato in costante
dialogo con Rosa Luxemburg (D’Alessandro 2011) costituisce, secondo Arendt,
I'esempio di una politica anti-rappresentativa efficace, un modello di autogoverno
che non smentisce l'inclinazione anarchica dalla quale & nato. Per quanto spontanei
e innovativi, infatti, i consigli non sono frutto di uno spontaneismo senza coscienza,
ma nascono dalla necessita di dare un novus ordo al mondo, di instaurare una
forma di governo che mantenga vivo lo spirito rivoluzionario senza per questo



96

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

rinunciare alla stabilita. Essi permettono dunque un’attiva partecipazione
tesoro perduto” delle rivoluzioni

Ill

democratica alle scelte pubbliche, custodendo i
(Tassin 1998)°.

Come rievoca Elisabeth Young-Bruehl, nei primi giorni del movimento studentesco
degli anni Sessanta, uno dei testi che piu circolava tra i giovani era proprio On
Revolution. Interrogata sul tema, la politologa rispose in un’intervista:

[...] se considero che cosa (a parte gli obiettivi, le opinioni, le dottrine)
distingue realmente questa generazione in tutti i Paesi dalle generazioni
precedenti, allora la prima cosa che mi colpisce e la sua determinazione ad
agire, la sua gioia nell'azione, la sicurezza di essere capace di cambiare le cose
grazie ai propri sforzi. [...]. Un'altra esperienza nuova per il nostro tempo &
entrata nel gioco politico: ci si accorse che agire e divertente. Questa
generazione ha scoperto quella che il XVIII se colo aveva chiamato la "felicita
pubblica", il che vuol dire che quando I'uomo partecipa alla vita pubblica apre
a se stesso una dimensione di esperienza umana che altrimenti gli rimane
preclusa e che in qualche modo rappresenta parte di una "felicita" completa
(Arendt 1985, 255-257).

Lasciare lo spazio privato della sopravvivenza e dellinteresse personale per
avventurarsi negli affari politici richiede — oggi come allora — la piu elementare tra
le virtu politiche, il coraggio di aspirare non solo a vivere, ma a “ben-vivere”: la
buona vita, come Aristotele ha definito quella del cittadino all’interno dello spazio
pubblico, e tale in quanto aspira a un’eudaimonia che va oltre il semplice processo
biologico, poiché mossa dal desiderio di realizzare una comunita giusta. In
quest'ottica, la simpatia arendtiana per i movimenti studenteschi®, per la
democrazia dei consigli, per i Soviet, sia per l'insurrezione di Budapest, per la
Primavera di Praga pu0 essere letta come esigenza di ritrovare modelli di

5 Si veda cosa scrive Arendt in On revolution: «l Consigli sono sempre stati innanzitutto politici,
poiché in essi le rivendicazioni sociali ed economiche hanno sempre avuto un ruolo del tutto
secondario, e proprio questa mancanza di interesse per i problemi sociali ed economici costitui agli
occhi del partito rivoluzionario un segno sicuro della loro mentalita piccolo borghese, astratta,
liberalistica. In realta, era il segno della loro maturita politica» (Arendt 2006a, 318).

6 E doveroso ricordare la presa di distanza di Arendt dalle opinioni e dalle dottrine del movimento
studentesco dei quali viene denunciata «la sterilita teoretica e I'ottusita analitica», oltre che
condannato I'esito violento. Pur apprezzando la novita della «democrazia partecipativa» riscoperta
dagli studenti, la politologa ne rigetta «la nuova, innegabile esaltazione della violenza», in nome
dell’antica retorica della «violenza creatrice». (Arendt 1996, 24-27).



Maria Teresa Pacile | 97
La pluralita é irrappresentabile?

cittadinanza attiva e spontanea, in nome di un impegno civico autentico. Essa si
ricollega dunque a una lunga tradizione di pensiero che, a partire da Aristotele,
Montesquieu, Tocqueville, Rosa Luxemburg, incoraggia a credere che la politica
possa realizzarsi non solo come dominio della forza, ma come amor mundis, in cui il
mondo-in-comune e la sua pluralita costituiscono la res publica che la politica deve
custodire (Arendt 2006b).

Pur non essendo riuscite a realizzare delle stabili forme di governo, alcune
esperienze libertarie — come la rivoluzione di febbraio del 1917 in Russia e quella
ungherese del 1956 — hanno mostrato il possibile funzionamento di una
“repubblica dei consigli” che costituisce cosi un’efficace riaffermazione della
centralita dell’azione e della liberta politica. «La nascita dei consigli — scrive Arendt
— non la restaurazione dei partiti, fu il chiaro segno di un vero insorgere della
democrazia contro la dittatura, della liberta contro la tirannide» (Arendt 1987, 110-
111). Proprio a partire da tali presupposti, Arendt coglie nei consigli una vocazione
“federativa” che, a differenza della reductio rappresentativa, ammette Ia
coesistenza di prospettive plurali: € a questo tipo di modello istituzionale,
incentrato su piccoli spazi di potere tra loro in equilibrio e reciproco controllo, che
la politologa si ispira quando dichiara le sue preferenze per il federalismo
americano che, lungi da una verticalizzazione ascensiva del potere, assicura ai
cittadini effettivi spazi di liberta partecipata (Arendt 1996).

Sul secondo fronte dell’analisi, quello pilu legato alla partecipazione intesa come atto
di “contestazione”, & necessario approfondire la teoria arendtiana della
disobbedienza civile, poiché in essa & possibile scorgere molte affinita con le piu
recenti espressioni di democrazia partecipativa. Quasi contemporaneo all’emergere
delle prime prassi partecipative, il saggio On Civil Disobedience (1970) e frutto di una
riflessione critica su una politica americana in “tempi bui” (Arendt 2019b)’: si
ricordino la guerra in Vietnam, i movimenti per i diritti civili, le dimostrazioni
antimilitariste degli studenti della Columbia University. Una contraddittorieta di

7 l'espressione arendtiana, citata per la prima volta nella conferenza On Humanity in Dark Times
(Arendt 2019b) in occasione del conferimento del premio Lessing nel 1959, si richiama esplicitamente
alla poesia di Brecht, “A coloro che verranno”: «Voi che sarete emersi dai gorghi/dove fummo travolti/
pensate/ quando parlate delle nostre debolezze / anche ai tempi bui /cui siete scampati / [...] /
pensate a noi con indulgenza» (Brecht 1977, 328). Si riferisce dunque a quei momenti della storia, in
particolar modo il totalitarismo, in cui i lumi dell'llluminismo si sono rovesciati nelle macerie di un
mondo in cui la politica come spazio di liberta & stata distrutta. Per questo, diventa urgente rievocare
coloro che hanno rappresentato «fiaccole nei tempi bui», quegli amici e intellettuali — come Kafka,
Benjamin, Jaspers, Lessing — che, durante I'eclisse della ragione occidentale, hanno costituito esempi di
pensiero libero e autonomo, contribuendo, con le loro parole e le loro azioni, a dar nuova vita a quello
spazio pubblico plurale annullato dal dominio totalitario.



98

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

eventi che rinforzava la crisi di legittimita del governo federale, estesa su molti piani,
dal mancato funzionamento della giustizia all’erosione delle regole democratiche.
All'interno di questo contesto, emerge I'esigenza, secondo Arendt, di «trovare una
collocazione istituzionale alla disobbedienza civile» (Arendt 2017, 41) , fare in modo
cioé che le minoranze organizzate potessero avere un potere incisivo nelle decisioni
legislative, attraverso la forza della persuasione e dell’opinione informata, attraverso
«I’azione concertata» e «l'accordo condiviso» (Arendt 2017, 9). Ll'idea di
istituzionalizzare la disobbedienza civile — una proposta quasi paradossale, perché
sembrerebbe non solo privarla del carattere piu critico nei confronti delle istituzioni,
ma soprattutto comporterebbe I'esigenza di pensare uno Stato in grado di istituire
una legge che sancisce la legittimita di violarne altre — non ha precedenti nella teoria
politica, e merita percio di essere analizzata con attenzione. Questa forma di protesta
(la cui teorizzazione ha una radice pratica nell’esperienza del Maggio francese, ma
soprattutto nei movimenti studenteschi e politici degli anni Sessanta negli Stati Uniti
e nelle loro rivendicazioni per i diritti civili) € I'espressione di un’autentica azione
politica, a patto che non faccia uso della violenza, ma sia in grado di esercitare un
potere democratico non-violento. Pur vivendo nelle piazze e nelle strade, il dissenso
potrebbe allora trovare una collocazione istituzionale, costituendo un elemento
complementare rispetto al consenso che sta alla base delle istituzioni. L’analisi
arendtiana sulla disobbedienza civile non puo esser adeguatamente compresa se non
e ricollegata alla condanna del «fatto semplice quanto terribile», scrive Arendt, che i
neri e gli indiani sono stati esclusi dal «consenso tacito» alle origini della comunita
politica americana, un «delitto originario» a cui non si & mai dato rimedio efficace
(Arendt 2017, 48-50). Il dissenso, allora, ha potere politico incisivo solo se € in grado
di combattere per la giustizia sociale, di allargare i confini dell’appartenenza politica
agli esclusi da ogni meccanismo di rappresentanza.

Accusato di scarso realismo politico (Habermas 1981), il pensiero politico di Arendt
risulta ancora profondamente attuale. Particolarmente interessante appare la
riformulazione che le idee sinora delineate assumono nella teoria politica di Judith
Shklar, in particolar modo nel concetto di vigilant citizenship (Shklar 1991, 1998).
Strettamente connessa — come in Arendt — alla disobbedienza civile, tale cittadinanza
“attiva” e “vigilante” nei confronti delle istituzioni si realizza come espressione di un
“obbligo orizzontale” dei cittadini, espressione di una liberta “positiva” di
partecipazione alle decisioni fondamentali dello spazio pubblico che mai deve
perdere di vista la lotta contro le ingiustizie sociali (Shklar 2019; Trimcev 2022).



Maria Teresa Pacilé | 99
La pluralita é irrappresentabile?

3) In dialogo con le prassi di democrazia partecipativa

Il riemergere di un potere democratico inteso come “potere di interdizione”
sembra anticipare alcuni elementi di quella che Rosanvallon, molti anni dopo
Arendt, nel 2006, definira «controdemocrazia» (Rosanvallon 2012). L'emergere
cioe di prassi oppositive nella sfera pubblica allargata intese come risposta attiva ai
fenomeni di apatia, disillusione e sfiducia nella politica intesa solo in senso
istituzionale. Se le attuali prassi post-democratiche tendono ad alienare il popolo
del proprio potere di intervento (Crouch 2003, 2020), le esperienze contro-
democratiche possono continuare, secondo il teorico francese, a esercitare un
ruolo di sorveglianza, attraverso momenti di partecipazione attiva al potere.
Eppure & proprio il significato dato a quest’ultimo elemento — la partecipazione
attiva — a differenziare maggiormente le riflessioni di Arendt da quelle piu recenti di
Rosanvallon: se il secondo, infatti, assume come modello della propria
teorizzazione alcune manifestazioni politiche spontanee e, a tratti, anche
aggressive di protesta e dissenso, proprio queste prassi violente vengono
apertamente denunciate da Arendt (in aperta condanna, da questo punto di vista,
dei movimenti studenteschi degli anni Sessanta) poiché rischiano di trasformarsi in
espressione di insorgenza sterile, di rifiuto o opposizione, incapaci di aprire spazi
concreti di deliberazione per dialogare con il sistema rappresentativo. E proprio
guesta esigenza di collaborazione tra diversi livelli, tra istituzioni locali e nazionali, a
delineare il maggiore contributo che I'analisi arendtiana lascia alla teoria politica
sulla democrazia partecipativa.

Nella riflessione di Arendt — a equa distanza, come si e visto, dalle piu classiche
teorizzazioni di democrazia deliberativa e dalle prassi controdemocratiche — la
critica della rappresentanza non e legata alla volonta di esautorare ogni sistema
rappresentativo del proprio valore ma, in modo piu significativo, intende metterne
in luce la fragilita, per riconoscerne altrove la radice. L'istituzione, infatti, non &
diretta espressione del potere — che invece ha sempre luogo nell’azione concertata
della pluralita — e per questo deve proteggere la liberta (di consenso e di dissenso)
contro ogni assolutizzazione verticale. L’autentica rappresentanza democratica &
possibile dove il sistema rappresentativo, centralizzato, su vasta scala & irrobustito
— per usare una terminologia di Barber — da una democrazia vivace e partecipativa
a livello locale, attraverso la discussione assembleare e il lavoro comune sul
territorio (Barber 2003).

Appare a tal proposito interessante quanto scrive Pitkin rileggendo Arendt nel suo
saggio Representation and Democracy: Uneasy Alliance (2004)



100

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

Partecipando attivamente alla vita politica locale, le persone
imparano il vero significato della cittadinanza. Scoprono che (alcuni
dei) loro problemi personali sono ampiamente condivisi, e che le
loro preoccupazioni, apparentemente private, sono di fatto implicate
nella politica pubblica. [...] Nel vivere queste esperienze in un
contesto attivo e responsabile [...] essi realizzano anche le loro stesse
capacita [...]: di giudizio autonomo, di discussione e deliberazione, di
adottare provvedimenti efficaci. [...]. Le persone che sviluppano
guesto tipo di esperienza faccia-a-faccia nella loro comunita possono
essere cittadini altrettanto democratici efficaci e operativi nelle
relazioni con i loro rappresentanti nazionali piu distanti. La
democrazia diretta locale assicura la democrazia rappresentativa
nazionale (Pitkin 2004, XLII-XLIII).

La teoria politica arendtiana che sin qui si € cercato di delineare, nei suoi elementi
repubblicani, nella dimensione consultivo-deliberativa dei consigli e nella
partecipazione attiva e contestataria della disobbedienza civile propone, a nostro
awviso, alcuni concetti importanti per il dibattito critico sulla democrazia
partecipativa. Essa incrocia cosi i contributi classici sul tema — come quelli del gia
citato Barber — e alcune riflessioni del dibattito piu recente. E possibile trovare in
Arendt alcuni elementi significativi per dare sostanza a quella che Bacqué, Rey e
Sintomer hanno definito «prassi partecipative» intendendo con questo termine «una
combinazione delle strutture classiche della democrazia rappresentativa con delle
procedure di democrazia diretta o semi-diretta dotate di potere decisionale e non
semplicemente consultivo [..]; questo modello implica un collegamento tra
dinamiche top-down e bottom-up ed una politica di inversione delle priorita sociali a
supporto della struttura partecipativa» (Bacqué, Rey, Sintomer 2005). Numerose
sono le affinita tra i due modelli di democrazia sin qui delineati. Tra queste:

— precedenza della prassi sull’analisi teorica;

— nuovo rapporto con le istituzioni, non pilt modulato sulla verticalita di
governanti-governati ma su un nuovo ruolo dei cittadini, attori influenti sul
processo decisionale (in particolar modo gli stakeholders);

— interscalarita degli interventi: a partire dalla discussione tra condomini, nei
quartieri, nelle circoscrizioni, nei comuni, nelle unita regionali, sino ad
espressioni nazionali e internazionali, attraverso forme di collaborazione a piu
livelli;

— incremento della giustizia sociale, lotta alle disuguaglianze (basti pensare
all’America Latina, in cui si sono originate le pratiche di democrazia
partecipativa);



Maria Teresa Pacilé
La pluralita é irrappresentabile?

— un principio di democrazia associativa e di inclusione;
— un principio di monitoraggio e controllo popolare “dal basso”.

Eppure, € opportuno metterne in evidenza alcune differenze profonde, ma
essenziali: il concetto di “democrazia partecipativa” intende rafforzare le basi delle
istituzioni rappresentative prendendo atto di una loro eccessiva distanza dalle
esigenze, dalle aspettative, dai bisogni e dai timori del popolo che essa intende
rappresentare: nello sforzo di dar risposta a tutti, le istituzioni rappresentative
tendono a dimenticare qualcuno. Soprattutto tendono ad eludere le idiosincrasie
delle piccole comunita, rimuovendo i loro particolari interessi sociali che, in modo
differente, esercizi attivi e territoriali di partecipazione possono rivitalizzare e far
valere su un piano locale e su un piano nazionale. Le prassi di democrazia
partecipativa, dunque, si radicano all'interno di un territorio e di un forte senso di
comunita, di valori e interessi sociali condivisi che € necessario far emergere
all'interno di procedure deliberative altrimenti troppo astratte e slegate dal territorio
su cui hanno poi effettiva ricaduta.

In modo differente, la democrazia arendtiana si caratterizza come uno spazio
pubblico di discussione esclusivamente politico, in cui gli attori devono poter avere
uguale spazio di espressione, di parola e di pensiero, ma in cui, al contempo,
I'insorgere di problematiche sociali rischia di corrompere definitivamente la liberta e
I’autonomia dello spazio politico cosi definito®. Inteso come spazio della pluralita in
dialogo, tale modello & apertamente critico di ogni radicamento ad un territorio
particolare —intimorito dalle derive nazionalistiche che tale posizione potrebbe avere
— e dellidea di una comunita e intende, in modo diverso, proporre un’arena di
discussione politica multiculturale e sempre aperta all’arrivo decostruente dell’Altro,
che mette in crisi i confini comunitari, riaprendoli a nuove definizioni.

Sono dunque la centralita che le questioni sociali ricoprono nelle prassi democratiche
e I'idea di comunita che ne sta a fondamento a rappresentare le linee di divergenza
piu importanti tra la teoria democratica proposto da Arendt e le esperienze di

& Per un approfondimento sul tema, si ricordi la netta distinzione tra zoé e bios politikos — dunque
tra spazio privato dell’oikos e spazio pubblico della polis — proposta Arendt in Vita Activa e la
successiva interpretazione della nascita della societa come perdita del confine tra privato e
pubblico. L'accesso dei bisogni primari della zoé nello spazio politico ne costituisce, secondo la
politologa, una radicale degenerazione, poiché esso non ¢ piu lo spazio dell’infra, dell’azione e della
parola, ma degli interessi sociali in conflitto, dunque € uno spazio “de-politicizzato” (Arendt, 2019).
La distinzione tra politico e sociale & cosi forte all'interno della filosofia politica arendtiana da
riemergere come griglia peculiare di interpretazione delle rivoluzioni della modernita e, soprattutto,
nella distinzione degli esiti violenti della Rivoluzione francese (una rivoluzione “fallita”, poiché
degenerata in rivoluzione sociale) dalla rivoluzione americana (una rivoluzione autenticamente
politica) (Arendt 2006a).

101



102

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

democrazia partecipativa su cui, negli ultimi dieci anni, la riflessione teorico-politica si
e interrogata. In entrambi i casi — I'una sul versante piu teorico (Arendt), le altre sul
versante dichiaratamente pratico (prassi partecipative territoriali) — esse mettono in
luce le criticita delle istituzioni rappresentative, non per esautorarle del loro valore,
ma per offrirne un “rafforzamento”.

Pretendere che la democrazia viva “in tempo reale” é illusorio: sempre scissa tra
ideale valoriale da perseguire e prassi empirica, essa non puo che vivere nella
distanza, nell’area intermedia della relazione tra rappresentati e rappresentati
(Campati 2002, Innerarity 2015). E per questo necessario pensare una
“pluralizzazione” dei tempi e degli spazi della democrazia e una rivalorizzazione di
logiche di prossimita e distinzione che diano senso etico e politico a una narrazione
condivisa di proposte e progetti (Rosanvallon 2015). Nella forma del consenso, ma
anche — come ha fatto comprendere Arendt — attraverso il dissenso.

Ma numerose difficolta emergono oggi: se negli anni Sessanta e Settanta del
Novecento — quando Arendt scriveva — sembrava ancora possibile immaginare un
“equilibrio” tra democrazia partecipativa locale e sistema rappresentativo nazionale
e internazionale, oggi tale equilibrio & molto piu fragile per alcuni fattori, ben
analizzati dalla Pitkin nel gia citato saggio del 2004: la portata sistemica e globale dei
problemi pubblici, la diseguale distribuzione della ricchezza e l'invasivita politica
dell'innovazione tecnologica, che rende meno incisivo il potere democratico negli
effettivi processi decisionali (Pitkin 2004: XLIV).

Cio significa abbandonarsi alla sfiducia?® E forse opportuno ritornare alle pagine finali
del classico studio sul concetto di rappresentanza scritto da Hannah Pitkin nel 1967.
Dopo un lungo percorso di analisi dei differenti significati della rappresentanza
politica, la Pitkin giunge infine a delinearla come «sistema fiduciario» (Pitkin 2017,
353-354). Da quella fiducia come legame etico e politico & necessario ricominciare a
pensare, per valorizzare e incrementare le prassi di democrazia partecipativa,
riscoprendo la loro importanza per far uscire i cittadini dall’isolamento. A tal
proposito appare significativo I'esperimento contemporaneo dei deliberative mini-
publics (Goodin, Dryzek 2008; Bachtiger 2018), poiché permette di “ridurre” la
distanza tra I'eredita arendtiana e le prassi partecipative che possono rafforzare le
attuali istituzioni democratiche.

| deliberative mini publics (DMP) sono processi partecipativi in cui un gruppo
eterogeneo di cittadini, a partire da un processo di selezione multi stratificato, &
invitato a lavorare insieme per sviluppare idee, progetti o soluzioni su una

9 Per un approfondita trattazione sul ruolo politico che la sfiducia ha assunto nella storia delle
democrazie dell’ultimo ventennio si veda Di Sciullo 2020.



Maria Teresa Pacilé
La pluralita é irrappresentabile?

guestione politica specifica. A seconda del tema in questione, il processo dei DMP
puod includere nel dibattito il contributo di esperti esterni o facilitatori
professionisti, che aiutano i cittadini ad aver chiara conoscenza della materia in
oggetto, formulare una comprensione condivisa e progettare un co-disegn
orientato a soluzione piu creative ed efficaci (Bachtiger 2018). In quanto processi
partecipativi informali, i DMP non sono governati da regole fisse e assumono forme
diverse a seconda del contesto, del tema in questione o del livello politico in cui
vengono formate. Ad esempio, i deliberative mini-publics a livello nazionale si
istituiscono come assemblee di cittadini che coinvolgono almeno cento persone,
convocate a riunirsi ripetutamente per un periodo prestabilito. In modo differente,
i DMP locali, nella forma di piccoli consigli cittadini, possono essere composti da 15-
20 persone, chiamati a una deliberazione informata su materie ristrette. Sia in
termini pratici che normativi, i mini-publics tendono a essere percepiti come organi
consultivi utili a tutti i livelli della governance democratica poiché arricchiscono i
processi decisionali soprattutto su questioni molto controverse. (Bouvier 2007).
Essi diventano dunque significativi nell'informazione del dibattito pubblico, nella
partecipazione al processo politico, nella legittimazione di politiche pubbliche e,
soprattutto, nella costruzione di fiducia tra i cittadini, attraverso meccanismi che
permettono un maggiore controllo del potere, rievocando cosi la gia citata vigilant
citizenship di Shklar.

| deliberative mini-publics possono costituire dunque una risposta attiva contro i
fenomeni di apatia, disinteresse e sfiducia nei confronti della politica, grazie alla
capacita di portare nuovi temi e prospettive al discorso pubblico su sfide
complesse, come la protezione del clima, I'approvvigionamento energetico, la
sostenibilita. Questo ne spiega l'interesse crescente per le analisi politologiche, che
vedono in essi possibili “innovazioni” democratiche che, nel concreto
funzionamento istituzionale, permettono di irrobustire i processi decisionali piu
complessi, attraverso prassi partecipative equilibrate, critiche e riflessive. Proprio
gueste ultime, come ha insegnato Hannah Arendt, permettono ai cittadini di
sperimentare una felicita pubblica e condivisa, data dalla possibilita di giocare un
ruolo significativo, e non solo marginale, nella progettazione della vita politica in
comune.

103



104

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

Bibliografia

Allegretti, Giovanni. 2010. La democrazia partecipativa in Italia e in Europa, Firenze:
Firenze University Press.

Allegretti, Giovanni e Maria Elena Frascaroli (a cura di). 2006. Percorsi partecipativi.
Contributi per un atlante di pratiche partecipative in Italia. Firenze: Alinea.

Arendt, Hannah. 1985. Menzogna e politica. Milano: SugarCo.

Arendt, Hannah. 1987. “Totalitarian Imperialism: Reflexions on the Ungarian Revolution”.
The Journal of Politics 1 (1958): 5-43; tr. it. “Riflessioni sulla rivoluzione ungherese”.
Micromega 3.

Arendt, Hannah. 1996. On violence. New York: Harcourt Brace, 1970; tr. it. Sulla violenza.
Parma: Guanda.

Arendt, Hannah. 2006a. On Revolution. New York: The Viking Press, 1963; tr. it. Sulla
rivoluzione. Torino: Einaudi.

Arendt, Hannah. 2006b. Was ist Politik?. Minchen: Piper Verlag, 1993; tr. it. Che cos’e la
politica? Torino: Einaudi.

Arendt, Hannah. 2009. The Origins of Totalitarianism. New York: Harcourt Brace
Jovanovich, 1951; tr. it. Le origini del totalitarismo. Torino: Piccola Biblioteca Einaudi.

Arendt, Hannah. 2010. Responsability and Judgement. New York: Schocken Books, 2003; tr.
it. Responsabilita e giudizio, a cura di J. Kohn. Einaudi: Torino.

Arendt, Hannah. 2017. On Civil Disobedience. New York: Harcourt Brace, 1970; tr. it.
Disobbedienza Civile. Milano: ChiarelLettere.

Arendt, Hannah. 2018. “The freedom to be free”. In Thinking without banister. Essays in
Understanding (1953-1975), ed by John Kohn. New York: Random House.

Arendt, Hannah. 2019a. The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press, 1958;
tr. it. Vita activa. La condizione umana. Firenze: Giunti Editore.

Arendt, Hannah. 2019b. On Humanity in Dark Times. Thoughts about Lessing. New Yprk:
Harcourt Brace, 1968; tr. it. L'umanita in tempi bui, Raffaello Cortina: Milano.

Bacqué, Marie-Helene and Henry Ray, Yves Sintomer. 2005. Gestion de proximité et
démocratie participative. Une perspective comparative. Paris: La Découverte.

Bachtiger, Andre (ed) 2018. The Oxford Handbook of Deliberative Democracy. Oxford:
Oxford Handbooks.

Baylin, Bernard. 1967. The Ideological Origins of the American Revolution. Harvard: Harvard
University Press.

Barber, Benjamin. 2003. Strong democracy. Partecipatory Politics for a New Age. Berkeley:
University of California Press.



Maria Teresa Pacilé
La pluralita é irrappresentabile?

Benhabib, Seyla (ed.). 1996. Democracy and Difference: Contesting the Boundaries of the
Political. Princeton: Princeton University Press.

Benhabib, Seyla (ed.). 2004. The rights of Others. Aliens, residents and citizens. Cambridge:
University of Cambridge.

Blondiaux, Loic. 2008. Le nouvel esprit de la démocratie. Actualité de la démocratie
participative. Paris: Seuil.

Bobbio, Luigi (a cura di). 2007. Amministrare con i cittadini. Viaggio tra le pratiche di
partecipazione in Italia. Soveria Mannelli: Rubbettino.

Boella, Laura. 2005. Hannah Arendt. Agire politicamente, pensare politicamente. Milano:
Feltrinelli Editore.

Bouvier, Alban. 2007. «Démocratie délibérative, démocratie débattante, démocratie
participative». Revue européenne des sciences sociales XLV 136: 5-34.

Brecht, Bertold. 1977. “A coloro che verranno”. In Poesie 1933-1956. Torino: Einaudi.

Campati, Antonio. 2022. La distanza democratica. Corpi intermedi e rappresentanza
politica. Milano: Vita e Pensiero.

Cavarero, Adriana. 2019. Democrazia sorgiva. Note sul pensiero politico di Hannah Arendt.
Milano: Raffaello Cortina.

Canovan, Margaret. 1974. The political thought of H. Arendt. London: Hancourt Brace
Jovanovich.

Cedronio, Marina. 1994. La democrazia in pericolo. Politica e storia nel pensiero di Hannah
Arendt. Bologna: il Mulino.

Crouch, Colin. 2003. Coping with post-democracy. London: Fabian Society, 2000; tr. it.
Postdemocrazia. Roma: Laterza.

Crouch, Colin. 2020. “The March Towards Post-Democracy, Ten years on”. The Political
Quarterly, LXXXVII; tr. it. Combattere la post-democrazia. Roma: Laterza.

Curato, Nicole (ed). 2021. “The Diversity of Mini-Publics: A Systematic Overview”.
Deliberative Mini-Publics: Core Design Features. Bristol: Policy Press Scholarship.

D’Alessandro, Roberto. 2011. La comunita possibile. La democrazia consiliare in Rosa
Luxemburg e Hannah Arendt. Milano: Mimesis.

Dahl, Robert Alan. 2000. “A democratic paradox?”. Political Science Quarterly XV: 35-40.

Di Sciullo, Franco Maria. 2012. Dopo la storia. La democrazia tra ostilita e ragione pubblica
(1989-2001). Napoli: Editoriale Scientifica.

Di Sciullo, Franco Maria. 2022. La democrazia della sfiducia. La rappresentanza nell’eta del
paradosso (2001-2020). Napoli: Editoriale Scientifica.

105



106

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

Esposito, Roberto (a cura di). 1987. La pluralita irrappresentabile. Il pensiero politico di
Hannah Arendt. Napoli: Quattro Venti.

Esposito, Roberto (a cura di). 1999. Categorie dell’impolitico. Bologna: il Mulino.

Foner, Eric. 2000. Storia della liberta americana. Roma: Donzelli.

Forti, Simona. 2006. Hannah Arendt tra filosofia e politica. Milano: Mondadori.

Forti, Simona. 2012. | nuovi demoni. Ripensare oggi male e potere. Milano: Feltrinelli.
Greblo, Edoardo. 2020. “Liberta politica e liberazione sociale in Hannah Arendt”. Aut Aut 386.

Guena, Marco. 1998. “La tradizione repubblicana e i suoi interpreti: famiglie teoriche e
discontinuita concettuali”. Filosofia politica X1l 1: 101-132.

Guena, Marco. 2000. “Alla ricerca della liberta repubblicana”. Il repubblicanesimo. Una
teoria della liberta e del governo, a cura di Philip Pettit, 5-27. Milano: Feltrinelli.

Goodin, Robert, and John Dryzek. 2008. “2 Making use of mini-publics”. Innovating
Democracy: Democratic Theory and Practice After the Deliberative Turn. Oxford:
Oxford Academic.

Habermas, Jirgen. 1980. “On the German — Jewish Heritage”. Telos 44: 28-30.

Habermas, Jirgen. 1981. “Hannah Arendt Begriff der Macht”. Merkeur XXX, 10; tr. it. “La
concezione comunicativa del potere in Hannah Arendt”. Comunita, 183.

Habermas, Jlirgen. 1986. Theoire des kommunikativen Handelns. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1981; tr. it. Teoria dell’agire comunicativo, 2 vol. Bologna: il Mulino.

Habermas, Jirgen. 1996. Faktizitdt und Geltung. Beitrége zur Diskurstheorie des Rechts und
des demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1992; tr. it. Fatti e
norme. Contributi a una teoria discorsiva del diritto e della democrazia. Milano:
Guerini e Associati.

Habermas, Jirgen. 2009. MoralbewufStsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 1983; tr. it. Etica del discorso. Roma-Bari: Laterza.

Hansen, Phillip. 1993. Hannah Arendt. Politics, History and Citizenship. Cambridge: Polity
Press.

Innerarity, Daniel. 2015. “Democrazie di prossimita e distanza rappresentativa”. Iride,
“Filosofia e discussione pubblica”, 2: 289-304.

Lamedica, Eugenia. 2015. Dal fondamento alla fondazione. Hannah Arendt e la liberta degli
antichi. Milano: Mimesis.

Morgan, Gwenda. 2007. The Debate on the American Revolution. Manchester: Manchester
University Press.

Mouffe, Chantal. 2000. The Democratic Paradox. London: Verso.



Maria Teresa Pacilé
La pluralita é irrappresentabile?

Nicoletti, Michele (a cura di). 1998. Homo politicus: i dilemmi della democrazia. Padova:
Gregoriana.

Ornaghi, Lorenzo. 2013. Nell’eta della tarda democrazia. Scritti sullo Stato, le istituzioni e la
politica. Milano: Vita e Pensiero.

Palano, Damiano. 2000. Bubble Democracy. La fine del pubblico e la nuova polarizzazione.
Brescia: Scholé.

Papa, Alessandra (a cura di). 2022. Il pensiero plurale. Rileggere Hannah Arendt. Milano:
Mimesis.

Pettit, Philip (a cura di). 2000. Republicanism: a theory of freedom and government.
Oxford: Oxford University Press, 1997; tr. it. Il repubblicanesimo. Una teoria della
liberta e del governo. Milano: Feltrinelli.

Pettit, Philip (a cura di). 2012. On The People's Terms: A Republican Theory and Model of
Democracy. Cambridge: Cambridge University Press.

Pettit, Philip (a cura di). 2015a. Just Freedom: A Moral Compass for a Complex World. New
York: Norton & Company.

Pettit, Philip (a cura di). 2015b. The Robust Demands of the Good: Ethics with Attachment,
Virtue, and Respect. Oxford: Oxford University Press.

Pitkin, Hanna Fenichel. 2004. “Representation and Democracy: Uneasy Alliance”.
Scandinavian Political Studies 27, 3: 335-342; tr. it. “Rappresentanza e democrazia:
un’alleanza incerta”. In Hanna Fenichel Pitkin, Il concetto di rappresentanza. 2017.
XXXII-XLVI. Soveria Manelli: Rubbettino.

Pitkin, Hanna Fenichel. 2017. The Concept of Representation. California: University of
California Press, 1972; tr .it. Il concetto di rappresentanza. Soveria Mannelli:
Rubbettino.

Pizzolato, Filippo. 2019. |/ sentieri costituzionali della democrazia. Roma: Carocci.

Pocock, John. 1980. The Machiavellian Moment. Florentine Political Thought and the
Atlantic Republican Tradition. Princeton: Princeton University Press, 1975; tr. it.,
Bologna: Il Mulino.

Pocock, John. 1980. 2009. Political Thought and History: Essays on Theory and Method.
Cambridge: Cambridge University Press.

Possenti, llaria (a cura di). 2020. Hannah Arendt e la questione sociale (Aut Aut, 386).
Preterossi, Geminello. 2011. La politica negata. Roma: Laterza.
Preterossi, Geminello. 2015. Cio che resta della democrazia. Roma: Laterza.

Proietti, Fausto. 1997. “Su un’accezione repubblicana dei termini "liberta" e "politica" in
Hannah Arendt”. Il pensiero politico XXX: 525-537.

107



108

Politics. Rivista di Studi Politici
n. 21, 1/2024

Ranciere, Jacques. 2007. La mésentente: politique et philosophie. Pars: Galilée, 2004; tr. it.
Il disaccordo: politica e filosofia. Roma: Meltemi.

Rawls, John. 2001. The Law of Peoples. Cambridge: Harvard University Press, 1999; tr. it. //
diritto dei popoli. Milano: Edizioni di Comunita.

Rawls, John. 2002. A Theory of Justice. Cambridge: Belknap Press, 1972; tr. it. Una
teoria della giustizia. Milano: Feltrinelli.

Rawls, John. 2012. Political liberalism. New York: Columbia University Press, 1993;
tr. it. Liberalismo politico. Torino: Einaudi.

Revel, Martine et Cécile Blatrix, Loic Blondiaux, Jean-Michel Fourniau, Bertrand Heriard-
Dubreuil, Rémi Lefebvre (sous la dir. de). Le débat public: une expérience francaise
de démocratie participative. Paris: La Découverte.

Rosanvallon, Pierre. 2005a. Le peuple introuvable. Histoire de la représentation
démocratique en France. Paris: Gallimard, 1998; tr. it. Il popolo introvabile. Storia
della rappresentanza democratica in Francia. Bologna: || Mulino.

Rosanvallon, Pierre. 2005b. Pour une Histoire conceptuelle du politique. Paris: Seuil, 2003;
tr. it. /Il Politico. Storia di un concetto. Soveria Mannelli: Rubbettino.

Rosanvallon, Pierre. 2012. La contre-démocratie. La politique a I’dge de la défiance. Paris:
Seuil, 2006; tr. it. Controdemocrazia. La politica nell’era della sfiducia. Roma:
Castelvecchi.

Rosanvallon, Pierre. 2015. La légitimité démocratique. Impartialité, réflexivité, proximité.
Paris: Points, 2008; tr. it. La legittimita democratica. Imparzialita, riflessivita,
prossimita. Torino: Rosenberg & Sellier;

Rosanvallon, Pierre. 2020. Le siécle du populisme. Histoire, théorie, critique Paris: Seuil, Paris.

Schepis, Maria Felicia. 2021. Orme di viandanti. Riflessioni sulla politica dell’incompiutezza.
Milano: Mimesis.

Simone, Raffaele. 2015. Come la democrazia fallisce. Milano: Garzanti.

Sintomer, Yves E Giovanni Allegretti. 2009. | bilanci partecipativi in Europa. Nuove
esperienze democratiche nel vecchio continente. Roma: Ediesse.

Shklar, Judith Nisse. 1991. American Citizenship: The Quest for Inclusion. Harvard: Harvard
University Press.

Shklar, Judith Nisse. 1998a. Redeeming American Political Thought. Chicago: Chicago
University Press.

Shklar, Judith Nisse. 1998b. Political Thought and Political Thinkers. Chicago: Chicago
University Press.

Shklar, Judith Nisse. 2019. On political obligation. Yale: Yale University Press.



Maria Teresa Pacilé
La pluralita é irrappresentabile?

Smith, Graham, and Maija Setdla. 2018. “Mini-Publics and Deliberative Democracy”. In The
Oxford Handbook of Deliberative Democracy, ed. by Andre Bachtiger, and others.
Oxford: Oxford Handbooks.

Tassin, Etienne. 1998. Le trésor perdu: Hannah Arendt, l'intelligence de I'action politique,
Paris: Payot.

Tassin, Etienne (sous la direction de). 2001. L’humain condition politique. Hannah Arendt.
Paris: L'Harmattan.

Trimcev, Rieke. 2022. “Judith N. Shklar on Disobedience and Obligation in a Society of
Strangers”. Constellations 29: 65-79.

Urbinati, Nadia. 2010. Democrazia rappresentativa. Sovranita e controllo dei poteri. Roma:
Donzelli.

Urbinati, Nadia. 2013. Democrazia in diretta. Le nuove sfide della rappresentanza. Milano:
Feltrinelli.

Wood, Gordon Stewart. 1969. The Creation of the American Republic, 1776-1787. North
Carolina: University of North Carolina Press.

Wood, Gordon Stewart. 1992. The Radicalism of the American Revolution. New York: Alfred
A. Knopf.

Wood, Gordon Stewart. 2001. The American Revolution: A History. New York: Modern
Library.

Wood, Gordon Stewart. 2006. Revolutionary Characters: What Made the Founders
Different. New York: Penguin Press.

Wood, Gordon Stewart. 2011. The Idea of America: Reflections on the Birth of the United
States. New York: Penguin.

Wood, Gordon Stewart. 2021. Power and Liberty: Constitutionalism in the American
Revolution. New York: Oxford University Press.

Maria Teresa PACILE (PhD in Political Science) is a research fellow in the University of
Messina. She has been involved in national and international conferences and she
published in several journals. She is author of two monographs, the most recent of
which, entitled La politica e il male. Sulla fragilita della democrazia (Salerno 2023),
consists of a reworking of the doctoral dissertation and focuses mainly on the political
thought of Hannah Arendt and Jacques Derrida. It was awarded by the Italian Society of
Moral Philosophy as the best unpublished monograph (2023).

Email: mpacile@unime.it

109



